NOUTTE GENTON-SUNIER
MA SURYANANDA LAKSHMI

EXEGESE SPIRITUELLE
DE LA BIBLE

APOCALYPSE DE JEAN

*



Du méme auteur

Quelques aspects d’une Sddhand
Editions Albin Michel 1963, 1987. Editions Noutte Genton-Sunier, 1998.

Les Sentiers de I’dme
Diffusion Payot, Lausanne, 1974, 1988.

Qui est Dieu ? (traduit en Anglais et en Allemand)
Brochure pour les enfants, Editions Noutte Genton-Sunier, 1975.

Exégése spirituelle de la Bible, Apocalypse de Jean
A la Baconniére, 1975. Editions Noutte Genton-Sunier, 1998.

Le Message immortel de I’Apocalypse ou la Révélation de Dieu en I’homme
Coffret de deux CD réalisés sur la musique de Marian Marciak par Jean
Van Parys, Paris, Radio Luxembourg, 1977.

Journal spirituel
A la Baconniére, Neuchatel, Suisse, 1978.

L’Ascension de Jésus-Christ
Ala Baconniére, Neuchatel, Suisse, 1979, 1986.

Foi chrétienne et Spiritualité hindoue, tome |
Editions Noutte Genton-Sunier, 1981, 1988.

Le Voilier rouge, poeme scénique, suivi de Les Vitraux du Saint Portique
Editions Noutte Genton-Sunier, 1984.

Six Poémes de Shri Aurobindo, traduits et commentés par M.
Editions Noutte Genton-Sunier, 1985.

Foi chrétienne et Spiritualité hindoue, tome II (510 p.)
Editions Noutte Genton-Sunier, 1989.

Notes Biographiques
Editions Noutte Genton-Sunier, 1991.

Une offrande de nous-méme
Editions Terre du Ciel, 1995.

Le Yoga de la Princesse Kunti
Foi chrétienne et Spiritualité hindoue, tome III.
A la Baconniere, Neuchitel, Suisse, 1996.



NOUTTE GENTON-SUNIER
MA SURYANANDA LAKSHMI

EXEGESE SPIRITUELLE
DE LA BIBLE

APOCALYPSE DE JEAN

*



© Editions Noutte Genton-Sunier, Suisse



« A cause du travail de son dme,
il rassasiera ses regards. »

Esaie 53:11
Posséder la grace de voir, par-dela I’aspect

visible des choses, dans la profondeur de leur
perspective spirituelle.






Introduction

L’APOCALYPSE OU L’EVANGILE DE LA CONNAISSANCE
ET DE LA MISERICORDE

Le livre que ces lignes introduisent n’est pas une démons-
tration, ni le déploiement savant d’une doctrine religieuse. Il est
I’Evangile lu, interrogé, vécu selon l’inspiration qui I’anime, dans
le cadre habituel de [’existence terrestre pleinement acceptée,
avec la force et la lucidité de moyens de pénétration patiemment
acquis et éprouvés, sans cesse perfectionnés et purifiés. L’ auteur a
passé son existence dans un laboratoire immatériel a déceler, a
expérimenter, a vérifier le processus de la pensée créatrice, pour
répondre a la rigueur perspicace de la science moderne par
Uexactitude de la connaissance mystique, a l’angoisse du caeur
humain par la sérénité de la certitude intérieure, par la lumiere de
I’Ame qui appartient a tous. Chaque destin porte le ciel en soi ! La
terre est le ciel lui-méme, transposé en d’autres perspectives, fruit
de l’échange spirituel des substances. Et peut-étre cette étude
s’inscrit-elle dans la ligne réformatrice qui, de ce siecle, doit
s’acheminer vers son accomplissement lointain en la Joie de la
sagesse réelle.

L’idée primitive de saint Benoit était que la seule condition
requise pour étre moine est la recherche de Dieu. Et sainte Thé-
rese d’Avila estimait qu’« il n’est point facile de comprendre les
Textes sacrés ».

« La recherche de Dieu », « la compréhension des Textes sa-
crés » qui est en fait la compréhension de la vie, ces deux formules
contiennent toute la piété du monde, la tdche fondamentale de



8 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

’homme a quelque credo, a quelque nation, a quelque discipline
qu’il appartienne. Elles sont le principe de la pensée nouvelle qui
doit rééquilibrer notre sort, de la véforme qui accomplira I’Eglise
dans son universelle unité.

Les pages qui suivent ne sont ni une syntheése ni l’exposé d’un
systeme. La méditation et la contemplation intérieure en ont été la
base libre de toute autre injonction. Elles sont une pénétration du
mental ' par I’Esprit, une restitution de sa plénitude christique a
notre devenir. A quoi nous sert-il de voir avec nos yeux si nous ne
voyons pas avec notre dme ? De percevoir avec nos sens, de saisir
avec notre intellect si nous n’accédons pas a la Paix et a I’Amour
de I'Intelligence authentique qui délivre de la peur et de la mort ?

La Bible est la révélation du chemin qui conduit a la posses-
sion de I’immortalité. Cette révélation commence a la Genese
avec la création, les patriarches, les prophétes et se poursuit a
travers les Evangiles jusqu’a la derniére phrase de I’ Apocalypse.
Elle est une, indivisible, parfaite, comme I’Etre divin d’ou elle
proceéde et que le cosmos concrétise.

Nous voudrions que la vision qu’apporte cet ouvrage, diffé-
rente sur plus d’un point de [’interprétation traditionnelle des
Ecritures, soit une croissance a [’intérieur de la méme pensée, une
pousse neuve et vivace de l’arbre ancien, a la racine duquel il n’a
pas été touché.

Nous voudrions que, loin de heurter, elle approfondisse la lec-
ture des Textes, qu’elle I'allege de certaines entraves, affermisse
la foi des peuples et I’exhausse jusqu’a la ferveur des horizons il-
limités ou régne I’Eternel dont le souffle tout-puissant épanouit la
fleur secréete de ’adoration dans la lumiere ineffable de sa vérité.

L’avertissement, fréquent de nos jours, des savants et des sages
est I’écho d’une réalité indéniable. Les recherches et les décou-
vertes scientifiques ouvrent dans la conscience humaine des voies
qui meénent a une maitrise plus vaste et plus juste de [’exis-
tence visible. Et celle-ci demande une réponse sur le plan mys-
tique. Or, cette réponse existe dans le tracé des Textes sacrés

! Faculté de 1’entendement humain par opposition a la conception spirituelle qui
est Vie-Intelligence et Joie simultanément.



INTRODUCTION 9

eux-mémes sans en forcer la signification. A condition que I’intel-
ligence des Textes soit celle de I’Esprit-Saint et non celle de la
raison imparfaite de I’homme. Telle est la donnée du probleme.
L’enseignement de I’Eglise est dépassé, déprécié par les presti-
gieuses conquétes de notre époque, dans la mesure ou il demeure
attaché a l’'apparence matérielle, individuelle et historique de la
révélation. Ses doctrines sont erronées parce qu’elles distinguent
et divisent, alors que le role de ’intelligence est de coordonner et
d’unir, alors que I’Esprit, d’ou tout procede, est Un. L’ authenti-
cité du message divin est au-dela de toutes les sciences qu’elle
contient dans sa clarté. C’est a elle qu’il faut remonter pour
entendre les Ecritures et trouver en elles la séve vivifiante qui
rajeunit, qui enfante I’humanité a son devenir réel, pour vivre
I’universalité de la Parole.

Toute chose, tout événement, tout étre comporte d’innom-
brables significations sur les différents degrés de sa présence inté-
grale, visibles dans les domaines de ['intellect et du concret,
invisibles et impalpables dans le psychique, le supramental et le
spirituel aussi bien qu’a I’autre extrémité, dans le subconscient et
I’inconscient. Son sens immédiat, son aspect terrestre n’est qu’un
faible degré de sa plénitude et non le plus important. La per-
ception spirituelle consomme et révele sa réalité ; l’extase I’ac-
complit dans sa valeur impérissable. Tout « envoyé de Dieu »,
tout « enseignement surnaturel » n’est, de méme, véritablement
compris que s’il est replacé, revécu dans I'optique de la supra-
conscience lumineuse d’ou il vient.

Nous ne prétendons pas avoir dit le dernier mot sur I’ Apo-
calypse ou sur la Bible. Une semblable interprétation de notre
propos infirmerait tout ce que nous avons tenté d’exprimer et
d’expliquer par ailleurs. Nous espérons seulement avoir signalé
une perspective, imprimé a la démarche de la pensée une direction
féconde qui permette une compréhension meilleure des Evangiles,
une fraternité plus efficace entre les hommes.

C’est naturellement a la Bible elle-méme que nous avons tout
d’abord demandé ’explication de I’Apocalypse, aux Evangiles,
aux prophétes de I’Ancien Testament qui sont le commencement
de la méme révélation dans la conscience humaine.



10 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Mais le parallele des Textes sacrés rejoint d’autres horizons
encore, s’en va jusqu’aux Vedas dont les strophes rencontrent
bien souvent les termes et l’inspiration du langage biblique. On y
reconnait aisément la vigueur et la clarté de I’ Esprit indivisible et
parfait, du Verbe unique articulant I’Absolu : « Je suis ' » dans la
mobilité des formes. Et comment donc pourrait-il en étre autre-
ment ? La logique le démontre déja : s’il est une origine sainte,
génératrice de la vie, elle est une et elle est sans second. Elle ne
saurait se diviser contre elle-méme, le germe ne s’épanouissant
que s’il est un centre d’existence, une coordination des énergies et
des éléments harmonieusement articulés. Et « I’Esprit souffle ou il
veut * ». Il se manifeste et se révele partout, en tout, dans la liberté
créatrice de sa perfection, dans la joie infinie de sa toute-puis-
sance, qui est en 'individu et qui est dans le cosmos. Nulle limite,
nulle contrainte ne saurait lui étre imposée. Et les hommes se
ridiculisent eux-mémes qui croient pouvoir lui dicter leurs lois !
Pourquoi les Vedas ° seraient-ils insensés et la Bible seule véridi-
que ? Pourquoi I’Eglise romaine serait-elle seule authentique et
les autres formes du christianisme des hérésies ? Cela, notre sie-
cle, dans sa grande majorité, ne le croit plus, ne peut plus ’ad-
mettre. Et il a raison. C’est le signe qu’une maturité venant de
I’Ame se prépare dans Uintelligence du monde, que le régne de
['unité transcendante dans la conscience incarnée est plus proche.

A ceux qui s’écrieront avec angoisse. « Mais que devient le
Christ dans une pareille évolution de la pensée ? » nous ré-
pondrons ce qu’il a lui-méme promis : « Je viendrai dans ma
gloire *.» C’est en effet dans sa gloire immortelle qu’il se ma-
nifeste au travers de I’Apocalypse, par la vision de [’éternité,
triomphant dans [’incarnation.

Le christianisme n’est pas encore sorti de [’anthropomor-
phisme, du culte des formes matérielles, mentales et affectives qui

! Exode 3:14.
? Jean 3:8.
? Veda signifie « ce qui a été vu » par les sages, la connaissance.

* Matthieu 25:31 : « Lorsque le Fils de I’homme viendra dans sa gloire, avec tous
les anges, il s’assiéra sur le trone de sa gloire. »



INTRODUCTION 11

s’opposent a d’autres formes matérielles, mentales et affectives
irréductibles de par leur nature elle-méme. Il a grand-peine a se
représenter Dieu, le Christ, Marie, les anges, Satan autrement que
sous un aspect tres proche encore de la personne humaine et, dans
une large mesure, limitée, de ce fait, aux caractéristiques et aux
facultés de cette personne humaine strictement déterminée. Or
toute la révélation, de la Genese a [’Apocalypse, est le récit d’une
vaste expérience mystique, de la lente et difficile ascension par la-
quelle 'univers matériel s’éleve vers la connaissance éternelle et
infinie, vers ['unité indivisible d’ou il procede, en qui il croit et a
qui il retourne. Le devenir de I’homme, de la créature individuelle
différenciée, est la conception de I’Absolu en elle-méme, [’accom-
plissement de I’Eternel-Infini qui la délivre des limitations et de la
mort. La nouvelle naissance de la résurrection est 1’affranchis-
sement qui libere I’ame incarnée du moi personnel imparfait et
restreint, et son épanouissement dans la gloire indifférenciée de
I’Esprit.

L’Ancien Testament est la préparation de l’intelligence par
l’établissement de la vie et de la loi dans la manifestation du
monde visible toujours divers en ses apparences, la révélation de
I’Alliance et de la promesse : I’Eternel exprime sa perfection dans
le cosmos vivant et dans I’homme, les destinant a sa postérité spi-
rituelle, c’est-a-dire a la conquéte de la vérité. Le Nouveau Tes-
tament est la victoire de [’Esprit immuable et parfait sur la
perception imparfaite du mental soumis a la relativité, aux
dualités ; il relate I’ascension de ’dme humaine dans la lumiére
immortelle qui est sa véritable nature. Ainsi Marie est la cons-
cience individuelle qui, dans sa pureté, est capable de concevoir
Dieu. L’expérience mystique totale est inscrite en chaque créature
comme dans ’ensemble de 'univers ; elle est le chemin de son
devenir irremplacable, I’authenticité de son destin. Elle est une,
indivisible et parfaite comme le Créateur qui la donne.

De méme que le Christ, I’Eglise n’a pas d’origine historique.
Elle est éternelle, inaltérable, sainte et indivisible, présente en tout
homme et dans le monde, depuis [’origine des temps et a perpé-
tuité. Elle est 'alpha et I’oméga de la révélation, elle est la vie.
Elle se manifeste diversement selon les dges et les peuples, mais



12 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

elle n’a qu’une seule réalité et qu’une seule signification : elle est
« l’assemblée des hommes ' » sur qui regne Dieu, ’incarnation de
la connaissance en qui triomphe I’Esprit. Dans [’apparence * du
monde, elle est loin d’étre parfaite, car elle doit exprimer tous les
étages de lintelligence, tous les échelons du devenir et non pas
seulement les sommets de la piété. L’Eglise est Dieu en I’homme,
lunité qui donne la vie, la coordination qui I’articule, la lumiére
qui éclaire I’entendement. Le Christ est au milieu de ceux qui ’in-
voquent, il est également en chaque créature I’Ame qui anime le
corps, le Corps qui révéle I’Ame. Chaque créature est la représen-
tation de I’Assemblée qui se dévoile ainsi, par elle, a 'univers
entier. Sa réalité transcendante est ’illumination qui vient de
I’Absolu. Son ceuvre est la recherche de Dieu dans la sainteté de
’amour et Uintelligence créatrice de la contemplation. L’ artiste,
le savant, I’homme contemplent la terre et le ciel, et ils y décou-
vrent la beauté de [’existence matérielle, I’exactitude des lois qui
la régissent, la puissance évocatrice de ses innombrables aspects.
Le mystique contemple U'infini dans [’inconnu de sa conscience, et
il y découvre la Perfection, I’ Immortalité et la Paix.

Cette recherche de la sagesse ainsi que la foi qui la soutient est
universelle, éternelle, indépendante des formes de culte et des
croyances qu’elle alimente de ses énergies et de ses capacités.
Elle est ’ceuvre de I’Esprit dans la création. Elle est totale, illimi-
tée et participe de la plénitude intégrale de I’étre.

« Le péché de I'Eglise », a écrit le pasteur Jean de Saussure
dans son étude intitulée Le Cantique de 1'Eglise *, « c’est de pré-
férer le visible a l'invisible », de donner au matériel, au mental la
prépondérance sur le spirituel. Car le mental est aussi le visible,

') énxnoia en grec veut dire : I’assemblée par convocation.

2 Au sens étymologique : ce qui apparait au dehors.

3 Editions Labor et Fides, Genéve, p. 50. C’est une Exégése du Cantique des
Cantiques. « En conclusion, écrit Jean de Saussure, toutes nos infidélités, dans
tous les domaines, se ramenent a préférer le visible a I’invisible, I’activité exté-
rieure a la vie intérieure, les moyens matériels a la force spirituelle, le compré-
hensible au mystere, notre pensée naturelle a la Vérité révélée, les courants du
siecle a la “source d’eau vive”, en un mot, le monde a Dieu. »

Ce méme auteur écrit dans un autre passage, p. 12 : « La Révélation divine, dont
la spiritualité est toujours incarnée... ». Ailleurs encore : « Le péché consiste pré-
cisément a « séparer ce que Dieu a uni », entre autres 1’ame et le corps. » (p. 8)



INTRODUCTION 13

la perception des sens et l'intelligence relative des dualités. Don-
ner a ses raisonnements, a ses déductions, a ses concepts irré-
ductibles et restreints la suprématie sur la vastitude de I’Esprit
lumineux, c’est se maintenir dans [’erreur de la théologie systé-
matique, alors que la révélation est vie dans toute I’exubérance
inépuisable de sa joie, de sa création jamais achevée, imprévisible
et libre, insondablement ! Le systeme appartient aux analyses du
mental, a ses modes de compréhension limités, non a la gloire
vivante de I’Esprit. Toute systématisation est un fruit de [’étude
intellectuelle des hommes et appartient a [’'univers concret qui est
périssable ; elle n’est pas une incarnation de I’Esprit. La vérité ne
se compartimente pas, elle est une et sa nature est la plénitude,
l’épanouissement harmonieux et intégral de toute I’existence en
son inaltérable perfection. La recherche de Dieu consiste a pous-
ser toujours plus loin, toujours plus haut ’intelligence de [’étre,
de la vie et des Ecritures sacrées, d’approfondir et d’élargir inlas-
sablement la noble tdche qui incombe a I’homme de saisir et
d’incarner I’Eternel.

En refusant de voir en Jésus-Christ davantage que le Messie
historique né en ’an un de notre ére, la théologie chrétienne s’op-
pose a l’accomplissement de I’Esprit dans le monde, a la compré-
hension universelle de son message, a la manifestation infinie de
sa sainteté sur la terre. Elle est en retard sur le développement de
la lucidité en I’homme et contredit obstinément ses plus grands
saints, aussi bien que les sages, les prophétes et les maitres
d’autres disciplines religieuses dont la valeur est indiscutable.

Dans son Cantique de I’Eglise, le pasteur Jean de Saussure ob-
serve encore ceci : Jusqu’a David, Israél était dirigé par Dieu, au
moyen de ses prophetes. Salomon est son premier roi terrestre .
A la révélation directe de I’Esprit-Eternel s’adressant a 1’Esprit
incarné dans la créature, succéde le regne du mental dominé par
la perception des dualités. C’est la une évolution naturelle et logi-
que du processus de I’apocalypse dans le monde. L’homme a peur

" Op. cit., p. 16 : « A I’époque de Salomon, Israél, lassé de n’étre dirigé que par
son trop invisible Roi céleste, avait, malgré les mises en garde du vieux Samuel,
cédé a la tentation de se donner un roi terrestre : “Ils dirent : Il nous faut un roi !
Nous voulons étre comme toutes les nations, notre roi nous jugera ; il marchera a
notre téte et sera notre chef a la guerre.” » (I Samuel 8:19-20).



14 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

de ’'invisible. Constamment, au cours de son histoire, il cherche a
concrétiser le message supraconscient qui lui vient secrétement de
Uinsaisissable et le stimule dans la conquéte de ’infini.

Le sage, le prophete, le saint est seul a connaitre la vision im-
matérielle qu’il a recue de I’Eternel, sans autre intermédiaire que
Uillumination intérieure qui, semblable au Buisson ardent de Moi-
se ', I’a embrasé sans le consumer et qui, désormais, inspire ses
actes, son enseignement, sa vie. Méme ses disciples aupreés de lui
le trahissent déja, sans le vouloir, parce qu’ils ne peuvent pas s’é-
lever avec lui jusqu’a la contemplation de l'invisible, jusqu’a la
conception directe de la vérité. Ils ne participent qu’a son ex-
pression, toujours équivoque a cause de l’intelligence humaine,
soumise a la perception des dualités, et non a sa Genése bienheu-
reuse dans l'unité de I’Esprit. A plus forte raison, ceux qui ne
posseédent plus de la révélation que le souvenir des Textes apres la
mort du Maitre, s’éloignent de son authenticité : lls élisent un roi
capable de capter leur soif d’adoration et de gloire surhumaine ;
il leur faut une image matérielle, palpable qui concentre leurs
énergies et redonne au message une vivante actualité. Ils nomment
un pape et des chefs spirituels pour les guider, les unir sous leurs
sceptres. Et ils oublient que le Maitre est en eux, toujours vivant,
fidele, suprémement efficace, resplendissant de toute sa gloire au
sommet de l’ascension spirituelle, au terme de ’immolation ou
meurt le moi individuel et ressuscite 'immortalité parfaite et
rayonnante de I’Ame. Tout autre maitre est une « idole », une
image destinée a stimuler la piété, a raviver la flamme vacillante
de I’amour que I’immatérialité rebute, que ’invisible déconcerte,
«un roi » qui doit mourir en nous pour que 1’Eternel soit connu
dans la plénitude de son authenticité. Et le nom méme de Jésus est
une restriction qui doit étre rendue a son sens impersonnel de
« Sauveur » pour que lintelligence de I’homme parvienne a la
connaissance de l’Eternel-Unique, qui est au-dela de tout nom,
de toute forme *. « A celui qui vaincra je donnerai... un caillou
blanc ; et sur ce caillou est écrit un nom nouveau, que personne

' Exode 3:2.

? Ce probleéme, difficile entre tous pour les chrétiens, est abondamment traité a
I’intérieur du texte, et entierement fondé sur les Evangiles.



INTRODUCTION 15

ne connait, si ce n’est celui qui le regoit. » (Apocalypse 2:17) Le
but de Uinitiation est la vision de 'ineffable, du Christ assis « sur
le trone de sa gloire », qu’aucun langage humain ne peut décrire
et que, bien souvent, le plus grand mystique ne peut plus trans-
mettre aux hommes, parce que de sa contemplation supréme il
renait a ’éternité.

A ce propos, il existe dans I’Inde une tradition trés ancienne et
encore vive de nos jours qui est fort instructive : [’adorateur s’at-
tache, au cours de sa discipline religieuse, a l’'une ou ’autre des
innombrables formes ' que le Divin revét dans la révélation qu’il
fait de soi au monde et qu’on nomme des dieux, ou représentants
des énergies transcendantes, créatrices du cosmos. Prenons Shiva,
par exemple. Il I’adore, il lui voue un culte fervent de tous les ins-
tants, durant la période rituelle qui doit lui étre consacrée. Il vit
au pied de la statuette d’argile qui le représente. Puis, une fois le
rite accompli, il s’en va jeter la statuette du dieu dans les eaux
purificatrices du Gange, conscient que le Divin est bien au-dela de
tous les symboles matériels, mentaux, psychiques, spirituels méme,
si purs et si élevés soient-ils ; qu’il faut savoir se débarrasser
d’eux tous pour parvenir a la conception de la réalité indivisible .

La sainteté, qui est la connaissance du Divin dans [’incar-
nation et la perfection absolue de I’Etre, n’est pas une distinction
que [’homme peut accorder ou dont il peut juger. Elle est le degré
supréme de intelligence et de la vie véritablement réalisé. Elle
est en toute créature la possibilité de la plénitude, la faculté de
I’Absolu. Il n’en faut point faire un état surnaturel ou extraor-
dinaire. Elle est le processus normal de [’existence, son accom-
plissement en Dieu, le Saint des Saints, qui est son devenir et sa
vérité. La joie de la révélation a été donnée au monde avec la vie
des l'origine et pour ’éternité. Elle s’exprime diversement dans
les langages des hommes et dans leurs destins particuliers, selon
l’dge, le peuple, les conditions de la terre et de [’histoire. Mais
elle est unique et toujours la méme.

' Le Christ aussi est « innombrable ». Chaque croyant le voit, I’incarne différem-
ment, éprouve en lui-méme tels ou tels aspects de sa puissance totale.

? Telle est aussi Iattitude de saint Jean de la Croix dont on lira fructueusement
La Montée du Carmel et les commentaires qu’il en a fait lui-méme.



16 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

« Dieu est Esprit ‘. » Pour le connaitre, pour le comprendre et
pour Uaimer, il faut « I’adorer en Esprit et en Vérité ». 1l faut se
libérer de I’emprise qu’a sur ’dme ici-bas la personne humaine,
dont I’optique limite ’entendement et I’empéche de saisir la réali-
té supraconsciente. Nous faisons du Christ, de Dieu lui-méme une
présence a notre image au lieu de nous élever vers notre res-
semblance avec le Seigneur, en nous dépouillant de nous-mémes.
De ce fait nous les diminuons, nous réduisons a notre mesure la
portée infinie de leur enseignement, de leur signification ineffable.
Et c’est sur ces restrictions qu’ils imposent a la plénitude, a la
toute-puissance lumineuse et béatifique, que les hommes, depuis
pres de vingt siecles, se disputent, se divisent et méme §’entre-
tuent, moralement ou matériellement, au nom de I’Amour Divin
qui les rend a I’Immortalité !

Renoncer au monde ne veut pas dire le renier ou le hair, ce qui
revient a renier, a hair [’ceuvre méme du Peére, I’ceuvre parfaite de
la création, mais le voir dans sa perspective exacte par rapport a
UEsprit. C’est dans la solitude de I’ascése et de la contemplation
que le niveau spirituel de la conscience humaine peut se rappro-
cher le plus des sommets de la pureté, de la vérité. Le probleme du
groupe est semblable au probleme de I’dme incarnée dans [’exis-
tence d’un corps ou sont assemblées et articulées tant d’énergies,
de facultés, de données différentes. L’ermite qui redescend de la
vision ou la lumiére transcendante I'immerge dans sa force révé-
latrice pour retrouver l’activité terrestre, rencontre d’innombra-
bles difficultés en lui-méme s’il veut maintenir la sainteté de la
méditation a travers les vicissitudes des jours. Lorsqu’il se méle a
ses semblables, le probleme devient plus ardu encore, le nivel-
lement, dans la suprématie du nombre, se produisant invaria-
blement par en bas. Pour que I’Esprit s’ impose, il faut la violence
transfiguratrice de [’extase, dans le cceur de Uindividu; a la
somnolence des nations il faut [’ascendant incontestable de la
supériorité divine incarnée dans un homme ou manifestée dans
l’éclat d’événements qui échappent a I’analyse du monde. La foule
apporte son adhésion au miracle, qui est ’extase du nombre,
comme la créature cede au pouvoir transformateur du ravissement

! Jean 4:24.



INTRODUCTION 17

intérieur qui ’arrache a elle-méme et ’enfante a la connaissance
supramentale.

Le Christ n’est pas une personne dans le temps. Son régne est
par-dela les siecles, par-dela les frontieres, I’ éternité de la vie, la
félicité immuable de 'invisible et le devenir divin de la création.
L’an un de notre ére n’est pas le commencement de la rédemption.
Celle-ci est sans origine ni fin. Elle releve de la nature méme de
Uexistence en laquelle elle est I’accomplissement de la loi. La
grdce est le don de I’étre qui est révélation et sanctification, incar-
nation de la connaissance. Toute la Bible I’atteste, de sa premiere
a sa derniere page. Elle est le message de l'espérance et de
’amour, la promesse de 'intelligence et de la résurrection spiri-
tuelle en I’homme, sans distinction de races ou de croyances, pour
qui lexplore avec les yeux de I’dme et la vit dans la « passion » de
la réalisation mystique.

Le Christ reste le Christ ', indépendamment de toute appari-
tion sous une forme humaine. Il est toute la création, sa vie, sa ré-
vélation, sa résurrection a l’éternité ou il est lui-méme immuable
et immortel.

On peut appliquer au probléme de I’évolution spirituelle dans
le monde ce qu’Albert Einstein dit dans son étude intitulée 1."Evo-
Iution des Idées en Physique ® : « Rien ne devrait étre considéré
comme évident ; si nous voulons étre réellement exacts, nous de-
vons soumettre a une analyse les suppositions de la physique re-
gardées jusqu’a présent comme indubitables... Nous fixons notre
attention uniquement sur le travail des pionniers en science, qui
consiste a trouver des voies de développement nouvelles et inat-
tendues, et sur les aventures de la pensée scientifique qui crée une
image de ['univers continuellement changeante. Les premiers pas
décisifs ont toujours un caractére révolutionnaire. Le développe-
ment continu dans la voie déja tracée garde son caracteére évolutif
jusqu’a ce qu’on arrive a un point tournant ou un champ nouveau
doit étre conquis. »

' L’Oint, IElu de Dieu, c’est-a-dire 1’Aimé ou le Bien-Aimé ; il est la création
née de I’Amour au sein de I’ Absolu qui se congoit dans la matiere visible, qui se
projette et se révele dans la joie de la contemplation de Soi, ou s’épanouit la
beauté de la connaissance.

? Petite Bibliotheque Payot.



18 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Tout est Divin et nous sommes en Dieu. La Croix est le sommet
de la vie spirituelle, le triomphe de I’Esprit dans l’incarnation, le
But vers lequel doit tendre I’expérience intégrale de I’homme.

Si l’on s’attache uniquement a l’apparition du Christ sur la
terre, on tombe aisément dans [’erreur de I’intolérance dont il est
difficile de mesurer les ravages en chaque individu et dans le
monde. Au contraire, si la conscience humaine cherche, tout en
adorant son Sauveur, a s’élever jusqu’a sa présence divine totale,
au-dela du visible et du concret, a réaliser en soi-méme sa nature
infinie, parfaite et insondablement miséricordieuse, la lumiére
resplendissante de son étre, elle plonge peu a peu dans la vision
de la connaissance authentique, dans la paix de I’amour créateur
et de I'immortalité. L’extase qui dévoile « des voies de dévelop-
pement nouvelles et inattendues ' » vient toujours de Dieu, de la
supraconscience en laquelle la créature et toute la création avec
elle culminent. Mais elle est également conditionnée par I’état de
Uintelligence ou elle se réalise.

La vie mystique est un don et une science exacte, dont ce livre
analyse minutieusement le processus a l’intérieur de la conscience
incarnée, en suivant pas a pas le chemin tracé dans I’ Apocalypse.
Elle comprend dans sa recherche les éléments de [’existence en-
tiere qui elle aussi est un don et une science a conquérir et a
maitriser. En fait, l'une et I’autre ne sont qu’'une seule et méme
réalisation de la sagesse dans la plénitude de la vérité.

Se convertir c’est se tourner > vers ’Esprit, c’est donner cons-
tamment la prépondérance a invisible, alors que la tendance
naturelle de I’homme est de ramener sa pensée au concret, a la
relativité du mental, de tout déterminer a partir du visible qui est
variable, instable et mortel.

Abraham, Isaac, Jacob, Moise, Elie, Jean-Baptiste, Marie,
Christ, les apotres, etc., sont des degrés de la Conscience unique

! Voir citation page précédente.

? Moise se détourne « pour voir quelle est cette grande vision ». (Exode 3:3)
L’apbtre Jean se retourne « pour connaitre quelle était la voix qui lui parlait ».
(Apocalypse 1:12)

Marie « se retourna et lui dit en hébreu : Rabbouni ! ¢’est-a-dire Maitre. » (Jean
20:16)



INTRODUCTION 19

incarnée en chaque créature. Car toute perspective de I’existence
est un échelon de la plénitude qui se congoit dans son inaltérable
perfection. Une cruche d’eau peut contenir la révélation de
Uinfini. Apres le Christ, saint Augustin [’a répété : « Dieu est en
nous '.» C’est la le cri de la victoire mystique et la Parole de la
vérité : « Car voici, le Royaume de Dieu est au-dedans de vous 2. »
En grec évtog vudv signifie a 'intérieur de vous, évtdg voulant
dire : en dedans, a l'intérieur de. L’ Apocalypse est un état perma-
nent de la vie, sa loi, sa justice, sa raison d’étre et son ultime ac-
complissement.

La mystique est la science du mystere, de ’invisible, de tout ce
qui échappe aux informations habituelles de nos sens, aux déduc-
tions du mental, aux réactions instinctives, nerveuses, affectives,
c’est-a-dire spécifiquement et totalement humaines, terrestres de
notre étre. Elle obéit a des « lois naturelles », rigoureuses, parfai-
tement harmonisées qui coordonnent et déterminent les énergies
conscientes, les éléments, le milieu de son activité immatérielle
mais effective et dont influence engendre toutes les destinées du
monde. Notre propos est de les interroger, de les analyser, de les
« vérifier » avec autant de scrupule et de clarté, d’en découvrir les
forces et les procédés, les modes et les constantes avec autant de
précision et de vérité qu’on l’a fait pour d’autres sciences dites
« exactes » auxquelles, incontestablement, elle appartient. L’ atti-
tude fondamentale de la mystique est que la conscience humaine
se détourne de ce qu’elle percoit spontanément par 1’intermédiaire
des sens physiques et les informations concrétes du mental, pour
s’orienter avec une intensité, une véhémence, une décision totales
vers la perception intérieure. Elle projette son aspiration profonde
a la connaissance sur 'invisible d’ou jaillira, en elle, une lumiere
révélatrice. Elle développe Uintelligence de I’ame au maximum de
son pouvoir, découvre l'univers rigoureusement articulé de l’'im-
matériel, de I'immuable et pénétre peu a peu dans la gloire de
la vision éternelle qui est la conception de soi, la béatitude de
I’Absolu.

! « Deus interior intimo meo et superior summo meo... ». Confessions 111, 6 (11).
2 Luc 17:21.



20 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

La vie souvent est faite de souffrance. Notre temps s’en inquie-
te beaucoup et cherche a I’annuler, mais il en crée parfois de plus
grandes. A trop se préoccuper de la détresse du monde, a trop
s’appesantir sur ses fautes, on finit par les augmenter. Car l’intel-
ligence s’identifie a ce qu’elle contemple, se transforme suivant
son modele. Mieux vaut résolument fixer son attention en Dieu, le
Parfait, I’Adorable, I’Infini, | "Eternel d’on vient la véritable
réponse a nos difficultés. Car nous attardons sur la douleur nos
angoisses humaines alors qu’il faut la pénétrer de la puissance du
Tres-Haut, de la lucidité supraconsciente qui transcende et ac-
complit toute chose en sa vérité. Un enfant qu’on plaint et qu’on
soigne au moindre malaise s’ affaiblit et finit par se croire si misé-
rable qu’il n’osera jamais s’aventurer seul dans son destin. Sa
mere a fait de lui un infirme, un estropié de I’ame. L’ amour qu’on
porte aux autres doit les fortifier, les aider a se révéler a eux-
mémes, a se réaliser dans le meilleur de leur nature et de leurs
facultés. L’existence n’a d’autre signification que I’Esprit et c’est
cela seul aussi qui lui donne toute sa vigueur et toute son effi-
cacité. Les périodes de « tiédeur » spirituelle dont il faut sortir et
dont on ne peut souvent sortir que par la souffrance, provoquent
une révolte de tout I’étre, de 'univers entier qui, fondamentale-
ment, aspire a Dieu.

Quand Jésus s’occupe d’un malade, il ne guérit pas seulement
son mal, il ressuscite les ressources de I’dme dans le corps. 1l dit :
« Tes péchés sont pardonnés '. » Et le malade s’en retourne « glo-
rifiant Dieu* », rendu a la perspective juste de la vie.

Le péché c’est I'oubli de Dieu. La rédemption c’est la possi-
bilité retrouvée de contempler Dieu, de voir Dieu en soi-méme et
dans le devenir concret auquel on appartient. Aprés la faute,
Adam et Eve ne pouvaient plus voir Dieu, entendre Dieu. Au son
de sa voix, au souffle de sa présence, ils se cachérent parce qu’ils
avaient honte « d’étre nus * ». Une distance s’était ouverte entre le
créateur et eux. La Conscience divine unique en la plénitude de
laquelle ils vivaient s’était divisée : la créature se sentait distincte

! Matthieu 9:2 et tant d’autres passages des Evangiles !
? Luc 5:25.
? Genese 3:10.



INTRODUCTION 21

de son Auteur, étrangére a lui. C’est donc le retour a la contem-
plation bienheureuse et parfaite, lumineuse et indivisée de I’Ame
qui lave le péché en effacant le moi individuel et rend I’homme a
I’immortalité dont il est le Fils et I’héritier.

Le Christ accorde aux hommes la vision de la vérité. « Celui
qui m’a vu a vu le Pere'.» C’est pour cela qu’il est le rédempteur
et qu’il peut dire : « Tes péchés sont pardonnés *. » Celui qui voit
le Christ en sa réalité divine retrouve le regard pur qui pressent
I’Absolu, la communion sacrée en laquelle I’homme et Dieu sont
un. « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant. Jésus, reprenant la
parole, lui dit : Tu es heureux, Simon, fils de Jonas, car ce ne sont
pas la chair et le sang qui t’ont révélé cela, mais c’est mon Pere
qui est dans les cieux *. » Seul I’Esprit révele I’Esprit, I’ Esprit qui
est en tous et en chacun. La contemplation du Divin [’éveille en
’homme et le rend a sa puissance illuminatrice, par laquelle la
conscience incarnée connait Dieu. C’est le Christ, c’est donc
I’Eternel qui donne la contemplation sanctifiée oi la créature le
voit dans la lumiére de son authenticité. Et cette contemplation est
infinie, immortelle. Quiconque y parvient rentre dans la joie de
I’éternité. Celui qui se détourne du monde et de soi-méme pour se
convertir a la vision intérieure de I’dme, au fond de sa perception
immatérielle, dans la purification de ’amour, de I’humilité, de la
paix, congoit Dieu. Il meurt a la prérogative mortelle du moi
personnel pour renaitre a la béatitude de la connaissance
impérissable. Car le Christ, de qui vient la vie, la croissance et la
résurrection, est la supraconscience radieuse et infaillible de
I’homme et de la création.

« Etre pardonné » c’est avoir pleinement surmonté un plan de
conscience, en avoir assimilé les informations transformatrices et
créatrices, et en avoir dépassé les erreurs. Si les fautes et les fai-
blesses sont loin d’étre toutes vaincues, le temps de I’égarement et
des tdtonnements incertains est révolu. L’étoile de l’illumination
s’est montrée au ciel de I’aurore spirituelle qui se révele dans le
secret de ’étre ou bat la vie de la félicité. Noél! Car Celui qui

! Jean 14:9.
2 Matthieu 9:2 ; Marc 2:5 ; Luc 5:20 et 7:48.
3 Matthieu 16:16 et 17.



22 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

pardonne est le Seigneur de lumiére qui enfante sa créature au
royaume bienheureux de l'intelligence et du devenir parfaits, a la
vérité intime de sa nature. Il est I’énergie transfiguratrice et divi-
natrice qui anime [’homme et I’épanouit dans sa plénitude. Il est
la transcendance, le sommet en lequel notre existence sanctifiée
culmine et s’accomplit dans sa propre immortalité. Noé¢l ! L’Esprit
Saint vivant et révélé dans l’incarnation !

A toutes les époques, les découvertes nouvelles, le développe-
ment de la pensée, des sciences, des arts, I’évolution de [’existence
matérielle et des conceptions mentales font vaciller les principes
de la foi établie. Il y a eu les ermites, les sorciers et les hérétiques
du Moyen Age, les Réformes, les Conciles, le temps du rationa-
lisme. Il y a maintenant l’essor prodigieux de la science, les pers-
pectives immenses qu’elle offre a I’humanité. Et celle-ci met en
doute, méme en échec plusieurs articles de [’ancien credo. Un
malaise profond, réel, divise les croyants, oppose l'intelligence a
I’Eglise, voue la jeunesse a une poignante incertitude, d une dé-
sinvolture qui n’est autre que le travail d’une gestation spirituelle
échappant au regard impuissant du mental mais qui s’éprouve
dans la sincérité de I’ame. La tradition religieuse se défend, tout
en admettant qu’un assouplissement, qu’une modernisation s’im-
pose. Avec raison prétres, pasteurs et théologiens se refusent a
toucher au message qui est le fondement de la foi, parce qu’ils
sont conscients de son origine et savent que [’entendement hu-
main, si vaste et si riche soit-il, ne saurait le modifier sans danger,
que ’homme est si loin, par sa nature, de la révélation divine,
qu’il ne peut en juger sans risquer de s’anéantir lui-méme '. De la
viennent ’intolérance et la sévérité religieuses, I’intransigeance et
la fidélité formelle aux Textes qui sont les gardiens de notre con-
naissance de [’éternité. Les réformes authentiques viennent du

! Preuve en soit 1’échec spirituel du communisme dont pourtant plus d’un article
était lucide et pleinement justifié. Mais il n’a fait, en fin de compte, que rempla-
cer un égoisme par un autre, une tyrannie par une autre, les abus décriés par
d’autres abus peut-&tre pires encore, anéantissant I’homme en ce qu’il posséde de
meilleur : sa liberté spirituelle qui le transcende et le réalise au-dela de lui-méme.
1l vaut la peine, a ce propos, de méditer le remarquable proces du communisme
fait par Boris Pasternak dans le Docteur Jivago.



INTRODUCTION 23

Seigneur qui les engendre dans le ceeur de I’humanité, par cette
croissance intérieure irrépressible en laquelle 'univers nait a la
transfiguration d’une création nouvelle. L’Ame se révéle a elle-
méme dans sa propre incarnation et celle-ci, par la passion d’un
devenir miséricordieux, ressuscite a sa réalité originelle, retrouve
le « commencement » qui la précipita dans [’ expression matérielle
de Dieu.

De méme que la révélation vient de Dieu, de la supraconscien-
ce qui anime toute [’existence et chaque créature, la compréhen-
sion de la révélation vient de Dieu, ’interprétation juste des Tex-
tes, des rites et des traditions ; mais elle se perd et s’alourdit dans
l’expérience corporelle et ’analyse du langage mental. La révéla-
tion manifestée dans un étre humain ou transmise par l’extase est
un acte divin qui féconde la vie de sa puissance, une semence de
lumiere déposée dans l'intelligence du monde, afin qu’elle y leve
et se développe en une innombrable ramification de béatitude et
de clarté, transformant la destinée de I’homme et de la terre sous
Uinfluence de son énergie qui purifie et qui instruit, qui guide sur
le chemin dont la courbe aboutit a la connaissance authentique du
Divin, a I’accomplissement de soi dans l’immortalité.

A Uheure cosmique oui la révélation a lieu et dans les premiers
siecles qui lui succeédent, l'intensité spirituelle est plus haute et
elle suscite une nuée d’étres divinement informés de sa vérité et
vivant de sa grdce. Puis, peu a peu, la vision s’estompe, s’appe-
santit et le monde se cramponne a ce qui lui reste : les documents
écrits, imparfaitement compris, les formules, les rites, les dogmes.
La foi devient de plus en plus intolérante et concreéte, désespé-
rément attachée aux concepts établis, aux pratiques consacrées,
incapable de saisir dans la poésie du message spirituel 'immen-
sité de son apocalypse, sa miséricorde insondable, sa lucidité
audacieuse et parfaite, la plénitude de sa conception intime.
Jusqu’a ce que le Seigneur fasse surgir de la détresse méme de
l’existence corporelle et mentale 1’étincelle créatrice qui la ravi-
vera en lui rappelant la présence mystérieuse de I’Ame qu’elle
recele en son sein. Tel est le rdle des sages, des prophétes, des
saints, des réformateurs divins de chaque dge que leur temps
apprécie rarement a leur juste valeur mais qui sont, dans le ceeur



24 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

du monde, le flambeau fidelement transmis de I’Esprit. Les hom-
mes refusent la révélation, ils refusent son efficacité parmi eux
comme une géne qui déjoue leurs plans et contrarie leur bien-étre.
En la fuyant, ils se fuient eux-mémes et la promesse qui vit au-
dedans d’eux d’une postérité immatérielle, dans ['infini de la
lumiere et de la paix

Les prétres et les théologiens passent et leurs traditions avec
eux. Mais ce qui est impérissable, c’est le feu de la vérité en lequel
toute raison individuelle se consume et se consomme, l’étincelle
descendue sur I’autel de 'univers, afin de lui permettre de croitre
en son destin immaculé.

Aucune forme, aucun nom ne contiennent Dieu en exclusivité,
fussent-ils dix-mille fois sacrés. Seule la vie en sa plénitude con-
tient Dieu, la vie éternelle et infinie, présente partout, en tout étre,
en tout temps, euvrant, peinant et se réjouissant dans ’unique et
totale révélation qui ne connait pas le doute mais qui est, dans
U"immortalité vivante de chaque conscience.

L’Eglise, c’est I’Evangile au ceeur de I’homme, imprimé dans
son étre, éprouvé dans son intelligence, dans la liberté spirituelle
totale de son dme. L’expérience mystique est I’intelligence de la
révélation. Elle ne contredit pas la raison, elle n’anéantit pas les
dissertations mentales, elle les continue en ce qu’elles ont de juste,
elle les prolonge et les accomplit dans la réalité qui transcende le
visible, dans la béatitude lumineuse de I’Absolu.

La grandeur de I’Eglise chrétienne ne réside pas dans son
pouvoir terrestre mais dans sa vertu spirituelle. Elle est une étape
de l'ascension qui éléve la conscience humaine vers la contempla-
tion parfaite de Dieu, vers son identification bienheureuse avec le
Peére, dont nul ne peut parler avec vérité s’il ne I’a point connue ;
et la connaitre c’est avoir part a la sanctification de I’ Esprit.

Pour pouvoir s’approcher de Dieu, il faut se débarrasser de
tout orgueil, aussi de ’orgueil du croyant qui, pour ['une ou
U’autre raison lui paraissant sacrée, estime qu’il posséde la vérité.
Or nul, ici-bas, ne posséde la vérité avant de I’avoir vécue, éprou-
vée dans son intelligence et dans sa chair avec tous les tourments
qu’une telle expérience comporte : « Je crois, Seigneur, viens au
secours de mon incrédulité. » (Marc 9:24) Si le Christ a affirmé :



INTRODUCTION 25

« Celui qui m’a vu a vu le Pere » (Jean 14:9), « Moi et le Pére
nous sommes un » (Jean 10:30), c’est pour nous montrer le che-
min de identification divine, réalisable en tout étre parce qu’elle
est incarnée en lui des I’origine de la création.

Cette seule constatation nous permet de mesurer la distance
qu’il nous reste a parcourir pour parvenir a la plénitude, au dé-
pouillement parfait, a la crucifixion de [’homme et a son accom-
plissement dans la lumiére éternelle. Considérant donc « le che-
min » du Christ que nous avons a suivre et a vivre pour étre
dignes d’étre appelés ses disciples, « ses amis ' », soyons d’une
humilité égale a notre imperfection, mais d’une confiance aussi
égale a notre soif de le connaitre et a notre certitude d’y parvenir
par la grdace de [’existence opérant en chaque créature comme
dans l'univers entier.

Le catéchisme, auquel nous espérons consacrer une étude ulté-
rieure, devrait commencer le plus tot possible, vers ’dge de qua-
tre ou cing ans, par des habitudes de silence, de concentration,
d’immobilité conduisant peu a peu a la pratique de la méditation
et a la maitrise harmonieuse et paisible de soi, a une prise de
conscience heureuse de nos forces secrétes. Il doit étre moins un
enseignement de récits ou de faits a croire qu’un développement
des libres possibilités de ['étre a saisir Uinfini, l’invisible, le
supra-humain.

Alors la révélation peut s’accomplir dans Uintelligence selon
son processus véritable de découverte intérieure, personnelle
d’abord, jaillissant des facultés de [l'individu en contact avec
Uexistence, les Ecritures et ce qu’elles signifient pour lui. Puis de
plus en plus impersonnelle, universelle, dépouillée de I’ego mental
et de ses restrictions, a mesure que I’dme incarnée miirit et s’éleve
vers la transcendance, vers la vision supraconsciente de Soi qui
dépasse [’humain pour se réaliser dans la perfection divine.
L’incarnation conquiert ainsi tout son sens qui est d’étre le
chemin de la recherche, de la purification et de I’apocalypse con-
duisant a la connaissance.

' Jean 15:15 : « Je ne vous appelle plus serviteurs, parce que le serviteur ne sait
pas ce que fait son maitre, mais je vous ai appelés amis, parce que je vous ai fait
connaitre tout ce que j’ai appris de mon Pere. »



26 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

La réaction des Juifs qui attendent un roi selon le monde et
refusent d’admettre le Christ comme rédempteur, comme la réali-
sation de la promesse faite par Dieu a sa création, est toujours ac-
tuelle. Elle exprime ’'incapacité de la conscience physique et men-
tale a comprendre le message de I’Eternel sans la longue trans-
formation et le sacrifice du moi individuel si tenace au cceur de
I’homme !

En Occident, c’est dans la musique religieuse, tant catholique,
orthodoxe que protestante, dans les Messes, les Oratorios, les
Cantates, les Passions, qu’il faut chercher le meilleur de la piété
chrétienne, sa pensée la plus profonde et la plus miire. L’ ceuvre
intégrale d’un Jean-Sébastien Bach, d’un Mozart ou d’un
Beethoven est un enseignement spirituel de la plus incontestable et
de la plus haute valeur. Bach est le sage, le prophéte qui sait ce
qu’il exprime, qui connait le chemin intime qu’il parcourt dans
Uintelligence et la sensibilité des hommes et dans la contem-
plation de Dieu. Mozart est le chant spontané du Divin lui-méme
au ceeur de l'étre, la joie créatrice toute pure qui demeure, im-
muable en son infinie beauté, au travers des combats de l’incar-
nation. Beethoven est la conscience humaine plongée dans la plus
intense, la plus douloureuse, la plus féconde méditation, sillonnée
par les rayons de la lumiere révélatrice, animée par la puissance
inaltérable de I’Ame. Il souffre, il lutte, il se cabre, se désespere et
reprend vingt fois courage, enfantant I’homme a sa dignité de
créature divine, a sa liberté dans le pouvoir total de [I’Esprit.
Certains tres grands peintres, de la Renaissance italienne surtout,
parmi les primitifs et les maitres flamands, des sculpteurs de la
taille de Michel-Ange, de Donatello et de della Robbia, ainsi que
quelques poétes et beaucoup de saints, constituent avec les sa-
vants la meilleure compréhension que I’homme moderne puisse
acquérir de la Bible. C’est a eux qu’il faut demander et rede-
mander infatigablement, avec autant d’humilité que de patience,
d’admiration, de confiance et d’amour, le sens des Ecritures
sacrées, de ’enseignement du Christ ; car seuls ceux qui, comme
Pestalozzi ', ont dépassé le plan de I’analyse mentale, ses modes

! Un pédagogue qui est 2 la fois un poéte et un saint.
« Un jour, lorsque nos temps seront révolus, lorsque apres un demi-siecle une



INTRODUCTION 27

de perception limités, qui ont pénétré dans l'allégresse de la vi-
sion intérieure, de la connaissance et de I’amour supraconscients,
savent de quoi ils parlent et enseignent avec vérité, avec autorité,
et « non pas comme les scribes » .

A cette liste, il convient d ‘ajouter les cathédrales construites en
un temps ou l’effort quotidien de [’existence parvenait a se con-
fondre avec ’élan victorieux de I’dme vers les hauts sommets de
la conception mystique, ces sanctuaires géants qui ont demandé
tant de patience et de persévérance, une ténacité parfois désespé-
rée pour étre bdtis. Plusieurs générations humaines passent avant
qu’une cathédrale ne soit achevée. Il faut a la puissance de la
disposition architecturale la force du visionnaire qui prévoit

nouvelle génération nous aura remplacés, lorsque I’Europe sera tellement mena-
cée par la répétition des mémes fautes, par la misere croissante du peuple et ses
dures conséquences, que tout 1’édifice social en sera ébranlé, alors, oh ! alors
peut-&tre, on accueillera la lecon de mes expériences, et les plus éclairés en vien-
dront enfin a comprendre que ce n’est qu’en ennoblissant les hommes qu’on peut
mettre un terme a la misere et aux fermentations des peuples, ainsi qu’aux abus
du despotisme, de la part soit des princes, soit des multitudes.

» J’ai entrepris mon ceuvre pauvre, faible, profondément insuffisant, incapable
et ignorant. C’était folie aux yeux du monde, mais la main de Dieu était sur moi.
Mon ceuvre se fit. Je trouvai des amis qui lurent dans mon cceur et soutinrent mes
entreprises. Je ne savais pas ce que je faisais, je savais a peine ce que je voulais.
Et pourtant I’ceuvre se fit. Elle sortit du néant comme la création. Elle est 1’ceuvre
de Dieu...

» ... Amis, devenez meilleurs que je ne le fus, afin que Dieu achéve par vous
son ceuvre, qu’il n’a point achevée par moi.

» Il fallait que mes enfants pussent lire, dés 1’aube du matin jusque tard dans la
nuit, et a chaque instant, sur mon front et sur mes lévres, que mon cceur était a
eux, que leur bonheur était mon bonheur, et leurs plaisirs mes plaisirs.

» ... J’étais seul avec eux du matin jusqu’au soir. C’était de ma main qu’ils
recevaient tout ce dont avait besoin leur corps ou leur ame. Tout secours, toute
consolation, toute instruction leur venait immédiatement de moi. Leur main était
dans ma main ; mes yeux ne quittaient pas leurs yeux. Mes larmes coulaient avec
les leurs et je souriais avec eux. Ils étaient hors du monde ; ils étaient hors de
Stans ; ils étaient avec moi, et j’étais avec eux. Ma soupe était leur soupe ; ma
boisson, leur boisson. Je n’avais autour de moi ni famille, ni amis, ni
domestiques : je n’avais qu’eux. Avec eux quand ils étaient bien portants, a leur
coté, quand ils étaient malades, je dormais au milieu d’eux ; j’étais le soir le
dernier couché, et le matin le premier levé. Quand nous étions couchés, je priais
encore avec eux et les instruisais jusqu’a ce qu’ils fussent endormis ; eux-mémes
me le demandaient.

» C’est ’amour qui a tout fait... »

(Extraits des Lettres et des Discours de Pestalozzi).

" Matthieu 7:29.



28 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

dans la clarté de Uintelligence immatérielle la perfection palpable
de ’'accomplissement animée par la connaissance de I’amour et
exactitude de la science. Les cathédrales sont, a travers les sié-
cles de la durée, l'unité, la plénitude de la vie dépouillée de la
personne individuelle et rendue au rayonnement illimité de I’Es-
prit. Elles sont un chant de I’dme qui défie la mort, un édifice de
la pensée et de la foi qui calcule, par-dela les beautés de la pierre,
la révélation de 1’éternité. Leur majesté a le poids de la sagesse ;
elles gardent sous leurs voiites le silence et le mystere de [’initia-
tion ou tressaille 'ineffable écho de I’Absolu. Le savoir de la con-
templation leur confére un recueillement infini qui semble ouvrir
les portes de la terre sur la béatitude, épanouir les tourments du
ceeur humain dans la paix de la sainteté. Une pénétration sacrée
parle entre les colonnes dont les mélodies fuselées s’élancent a
Uassaut du ciel, sur ces visages du passé figés dans une oraison
séculaire, parmi les fleurs de marbre ou se dépose un rayon de la
lumiere inaccessible. Le poeme impérissable de la transcendance
compose ici des strophes immortelles ou se percoit la félicité du
pardon

Qu’il nous soit permis de préciser encore ici le sens de [’évolu-
tion dont il sera question longuement dans la suite du livre : il ne
s’agit pas d’une évolution dans le temps, celle-ci n’étant que I’ap-
parence concréte de 'accomplissement spirituel en [’homme et
dans le monde. Cette évolution s’exprime dans le temps qui est
lune des lois de la terre, mais elle est libre de lui : elle est un
approfondissement de la conscience, une intériorisation de l’intel-
ligence qui s’épanouit dans le présent-éternel et s’affranchit de
I’espace et du temps. Car ceux-ci sont une distinction du mental,
comme la différenciation qui sépare I’homme de Dieu. L’évolution
réelle de la créature est sa renaissance progressive a la con-
science bienheureuse de I’Absolu qui est sa nature transcendante
et sa plus intime authenticité.

Il n’y a pas de frontiere dans la vie de I’Esprit, pas d’inter-
diction, pas de péché. Tout cela vient de la raison qui est res-
treinte et imparfaite. Il faut cultiver le mental, car il est un palier
inaliénable de ’étre, mais le dépasser, le conduire vers sa pléni-
tude qui est la lumiere illimitée de la Vie. En toute perception
consciente il y a la possibilité d’explorations et de prolongements



INTRODUCTION 29

incalculables. L’entendement se transforme, il se libére des infor-
mations purement matérielles et mentales pour s’épanouir dans un
affinement, une lucidité, une perspicacité intérieure, une sensibi-
lité subtile et aigué qui outrepassent les facultés humaines et
appréhendent I’invisible.

L’homme ne vit point pour lui-méme, il est au service de ['uni-
vers. Il y a dans le cosmos et I’humanité un potentiel de sagesse et
de vérité toujours présent, actif et créateur, révélateur de l'infini,
duquel I’existence entiere participe, a des niveaux de compréhen-
sion innombrables et différents, source intarissable de la flamme
qui éclaire et féconde les étres, énergie qui les fait croitre dans la
connaissance et la paix.

L’exégese spirituelle de la Bible entreprise dans ces pages est
un long et patient travail de méditation et de culture, d’infor-
mation livresque, de vie intégrale et de pénétration mystique. Elle
ne saurait d’ailleurs s’accomplir en quelques années ni par un
seul homme. Elle est I’ceuvre de 1’humanité tout entiére, de ses
origines a nos jours, la lente maturation de ’intelligence incarnée
acquise au prix d’incalculables vicissitudes, d’infinies erreurs et
de joies profondes. Elle est une épreuve illimitée d’endurance et
de fidélité, au travers de tous les dges, ou I’humilité est égale a la
persévérance, ou la confiance et la ténacité sont égales a la misé-
ricorde de la grace.

L’exégese spirituelle de la Bible n’est ni une fin, ni un com-
mencement, ni une révolte. Elle ne veut étre qu’une porte ouverte
sur I’insondable perspective de la purification intérieure, dans la
perfection de I’Esprit promise a tous. La perfection, la plénitude
sereine de I'Esprit de vérité est certes un but bien éloigné de
[’homme ! L’essentiel est de se mettre en route et de persévérer, de
ne jamais abandonner la lutte pour y parvenir. Tel est 'unique
enseignement de la Parole divine, sous quelque forme et a quelque
dge qu’elle s’exprime dans le monde, et dont I’ Apocalypse est un
ultime chant, un appel supréme a ['ceuvre de la Lumiére, de
I’Amour et de la Félicité.

La présente étude expose la science de la vision transcendante
ou supraconscience, qui conduit a la connaissance de I’Absolu.
Elle n’exclut point d’autres interprétations qui ont été données de



30 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

la Bible, d’autres recherches plus historiques, linguistiques, eth-
nologiques, géographiques, théologiques ou morales, car toutes
ont leur importance et leur intérét. Celle-ci se situe résolument au-
dela du matériel et du mental que, loin de renier ou de réduire a
Uinexistence, elle éclaire de sa lucidité spirituelle. Semblable a
Ualpiniste que le silence et la pureté des sommets attirent, elle
s’éleve vers Uineffable d’ou l'incarnation se révéle dans toute sa
beauté et dans son indéniable réalité. Elle ne prétend pas étre
supérieure a d’autres, ni les évincer. Elle apporte la paix de l'illu-
mination qui lui fut accordée, de l’intelligence que ['univers a
conquise dans sa méditation, conformément au sens de I’Evangile
éternel et de son accomplissement indivisé dans le monde. Pour
pénétrer dans le cceur et la signification de la conception apoca-
lyptique, elle a utilisé la contemplation mystique comme [’instru-
ment approprié mis a sa disposition, comme la faculté de com-
prendre que les hommes, au cours des dges, ont tour a tour perdue
puis retrouvée dans le regard révélateur de 1’Eternel.

La Réforme est toujours la méme : un redressement de la com-
préhension dans le sens de I’Esprit. Sans cesse, U'intelligence se
laisse leurrer par les apparences et reprendre par son besoin
d’adorer un Dieu visible, fait a sa mesure. Cela est vrai pour
chaque individu aussi bien que pour les peuples. La foi devient
peu a peu un tissu de formules mentales et de rites d’ou la vision
immaculée de I’Esprit est de plus en plus absente. Car celle-ci
demande une vigilance intérieure de tous les instants, une maitrise
de soi que I’homme atteint rarement et au prix d’infinis efforts.
Elle est cependant la réalisation de la promesse faite a tous ! Une
nouvelle infiltration du Divin dans la conscience incarnée est
fréquemment nécessaire pour alimenter sa puissance de pénétra-
tion et la replacer sur le chemin de I'immatériel.

De notre temps, Shri Ramakrishna Paramahamsa ', que bien
des indices permettent de considérer comme une incarnation divi-
ne, un Sauveur au sens total du terme, a donné dans cette direc-
tion une impulsion prodigieuse qui, de Bénares, la ville sacrée au
bord du Gange, a roulé sa vague sanctificatrice jusque par-dessus
I’Occident, projetant partout I’eau pure et transparente de sa spi-

1

! Littéralement : le cygne supréme, 1836-1886.



INTRODUCTION 31

ritualité triomphante. Il nourrit la vie actuelle, il féconde la pen-
sée religieuse du monde entier, des chrétiens aussi bien que des
adeptes d’autres croyances, faisant lever a leur insu la semence
sacrée de la connaissance et de la compréhension supracons-
cientes.

Le Seigneur nous éprouve jusqu’a ce qu’il ne reste plus en
nous que ’invisible glorieux !

L’Apocalypse est le proces perpétuel de I’Eglise, ¢’est-a-dire
de I’assemblée de tous les hommes, de I’assemblée qu’est chaque
individu au-dedans de lui-méme. Elle se termine par le Jugement
dernier qui est la résurrection de la conscience incarnée a la
lumiere absolue de I’Esprit.

L’Apocalypse est la révélation de la vie intérieure, de I’expé-
rience mystique ' qui, par-dela la Crucifixion et le Jugement
dernier accomplis en nous-mémes, nous rameéne a la pureté de la
vision spirituelle, a l'immatérielle vérité, dans la béatitude de
[’existence radieuse et parfaite qu’on nomme Dieu.

Dans le présent ouvrage, nous ne disons rien d’autre que ce
que dit I’Eglise. Mais nous donnons a ce qu’elle dit une signifi-
cation plus intérieure, universelle, spirituelle et transcendante.

Ce travail sert a la fois la vie religieuse et la science. Car la
mystique est I’aboutissement de la psychologie, de la physiologie
et de la biologie, de I’étude de I’étre entier et de la vie intime de
[’dme en rapport avec 'univers. Elle confirme les découvertes des
savants sur un plan qui les domine et les réalise dans leur pleine
intelligence, et elle est la récompense inestimable de la foi. Elle
transcende, elle éclaire et donne sa signification ultime a la con-
naissance de soi comme a la dévotion parfaite.

1l n’est ici-bas aucune chaine, aucune prison : tout contient
l’éternité. Et plus beau que tout ce que l’on peut exprimer est le
Soleil de la conception intime de I’dme qui est cosmique et imma-
térielle, simultanément.

Vivre I’ Apocalypse en soi-méme, c’est naitre, par la purifica-
tion et 'immolation du moi individuel, a la gloire de la connais-
sance qui est immortalité.

" Elle est le Raja-yoga des chrétiens, la voie royale de 1’Esprit en nous.



32 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

La Croix est la victoire de I’Esprit dans ’incarnation, le triom-
phe de la sérénité sur la peine du monde, qui est une illusion du
mental si difficile a surmonter pour I’homme. Il I’éprouve, il la
voit autour de lui et il se laisse impressionner par la crainte
qu’elle lui inspire. Elle ’attire comme un aimant et fascine son
entendement, paralysant sa conscience en lui imposant les
perceptions matérielles du corps et affectives du coeur.

Celui qui contemple le Christ et le voit dans sa vérité entre
dans la joie parfaite : « Je te le dis en vérité, aujourd’hui tu seras
avec moi dans le paradis '. »

Le Christ est le Soleil impérissable de I’ame, la splendeur en
laquelle elle s’accomplit et retrouve sa félicité.

La terre se recouvre d’obscurité. Le monde des perceptions
concretes est dans la nuit. Les sens se retirent des objets des sens.
Le voile du temple, cachant le lieu Tres-Saint, se déchire. Le mys-
tére de I’éternité est révélé :

« Moi et le Pere nous sommes un *. »

Le mental que captivent la mort, le mal et la souffrance s’iden-
tifie a eux et en devient la proie. De méme lorsqu’il s’attache au
plaisir, il se prend dans les filets de ses désirs et de sa soif de
Jjouissance sensorielle. Son appétit grandit, son insatisfaction aug-
mente, sa pensée anesthésiée attend dans la nuit la purification
qui Uaffranchira de la pesanteur de [’'inconscience qui l’accable.
Toute créature vivante a, en elle-méme, le pouvoir de se détourner
de tout cela et de s’en libérer. Cette force de délivrance est sa pro-
pre supraconscience éternelle et infinie, une avec le Divin.

Le mental qui se concentre en la contemplation de Dieu s’iden-
tifie a lui et s’épanouit dans la plénitude de sa réalité. Il se libére
du mensonge de ’ego et des dualités qui en sont la conséquence.
1l connait I’Esprit parfait qui est tout. Il goiite la paix de I’amour
illimité.

L’Esprit-Saint est la flamme intérieure de la vie qui anime,
transfigure et consomme [’étre dans illumination de I’Absolu.
L’ego meurt dés que la perfection envahit la conscience incarnée.

' Luc 23:43.
2 Jean 10:30.



INTRODUCTION 33

Pdques est I’éternité, I’ existence matérielle elle-méme rendue a sa
divinité totale. L’incarnation est sanctifiée et glorifiée dans ’ac-
complissement de la promesse impérissable et de la loi. L’Ame
resplendissante et infinie, Soleil de la conscience concrétisée dans
Uunivers, révele son identité indestructible avec le Pére et, simul-
tanément, ’identité de la création avec Dieu. Le péché de la dis-
tinction entre toi et moi cesse, et I’homme contemple, au fond de
sa béatitude, I’ Esprit-Saint ressuscité.

L’amour est la vérité. Celui qui vit dans [’amour vit dans la
Verité.

Méme en face de la connaissance intellectuelle des Ecritures,
I’humilité révélatrice de la vérité commence par ces mots : je sais
seulement que je ne sais rien. Il faut dépasser I’intelligence des
Textes pour pénétrer dans la vision de I’Eternel.

La foi doit devenir assez grande et assez forte pour renoncer
au Dieu qu’elle adore et accueillir, plusieurs fois au cours d’une
méme existence, la révélation nouvelle de ’inconnu qui est le che-
min de la connaissance authentique du Divin. La foi est, ici-bas,
une croissance dans la vision intérieure de la réalité, et non un fait
acquis, stable et définitif . L’immuable appartient a 1’Au-Dela
supraconscient, a I’Absolu, et non point au devenir que I’homme
est sur la terre.

L’incompréhension des Textes et de la Révélation engendre la
haine implacable que se vouent les uns aux autres les hommes
appartenant a des groupes de conception spirituelle différente,
prisonniers de leur crainte de la mort bien davantage qu’illuminés
par la contemplation du Divin. Lorsque [’intelligence parvient au
sommet lumineux de sa plénitude, elle est vie parfaite, miséricorde
et paix. Toute distinction, toute opposition entre les doctrines
diverses s’évanouit en elle qui est I’amour resplendissant et
perpétuel de la sainteté.






L’APOCALYPSE






L’ Apocalypse

Apocalypse, apocalyptique sont des termes devenus, dans la
conception courante du langage ', synonymes de terreur, de catas-
trophe, de cataclysme, de fin violente du monde. Or, apocalypse
est un mot grec qui signifie révélation. Et le texte de 1’ap6tre Jean
commence ainsi: « Révélation de Jésus-Christ que Dieu lui a
donnée. »

« Dieu est amour », « Dieu est la lumi¢ére du monde » répetent
les Evangiles. Ces affirmations, qui émanent de la connaissance
spirituelle révélée dans les Ecritures, sont incompatibles avec le
sens que les hommes, impressionnés et angoissés par le spectacle
de la vie terrestre, persistent a donner de I’Apocalypse et d’une
bonne partie des autres livres de la Bible.

« Dieu est esprit et il veut étre adoré en esprit et en vérité »,
dans la joie créatrice et I’intelligence développée de 1’ame.

En conséquence, « la révélation des choses qui doivent arriver
bientdt » (Apocalypse 1:1), venant de Jésus-Christ, ne peut pas
étre autre que l'explication d’événements spirituels destinés a
s’accomplir dans la conscience de I’homme et, par elle, dans toute
I’étendue de 1’univers visible. Elle établit, pour la pensée de celui

' Surtout chez les peuples latins. La traduction allemande par exemple du mot
grec ‘Anoxdivyig @ Offenbarung, est moins aisément déformable dans sa
signification.



38 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

qui adore et sert Dieu, les étapes du chemin qui le conduit a la
vision de la réalité transcendante, celle-ci étant en méme temps la
béatitude de la résurrection a la vie éternelle.

Les interprétations linguistiques, matérielles, historiques et
cruellement prophétiques qu’on en donne sur le plan de la théolo-
gie mentale, c’est-a-dire humaine, soumise a la science déductive
prisonniére des dualités, pour intéressantes et instructives qu’elles
soient dans le domaine si vaste des explorations terrestres, n’ap-
portent rien de bien utile au cceur assoiffé de paix, a I’ame étreinte
par la nostalgie de la certitude divine. Elles ne sont probablement
ni tres exactes du point de vue religieux, ni conformes au message
entier de la Bible et des Evangiles en particulier.

La langue dans laquelle est écrite I’Apocalypse déroute 1’exé-
gese. Elle est d’ailleurs trés semblable a celle des prophétes, des
Vedas, de la Bhagavad-Gitd ou du Méahabhérata ', ces différents
aspects de la révélation unique faite a I’humanité par I’Esprit. On
y retrouve presque invariablement les mémes combats, les mémes
hécatombes, la présence d’anges et de démons, les pluies de feu,
de soufre et de gréle, le tonnerre, les éclairs, les exterminations, les
plaies dévastatrices, le tout dominé par la grice de 1’Eternel qui
sauve et attire a lui ses élus. On peut s’étonner de la constance,
dans les livres sacrés, de tout ce matériel semblant sortir d’un
théatre de cauchemar et en demander la raison. Elle est simple. Et
I’étonnante ressemblance des divers récits de 1’expérience mys-
tique, quelles que soient 1’époque et la contrée de leurs auteurs,
nous en donne la clef.

Lorsque I’Absolu fait irruption dans la conscience incarnée et
I’illumine de son éblouissante clarté, il la transforme par son éner-
gie purificatrice qui vainc tous les obstacles, il lui fait véritable-
ment violence et I’enfante, par une immolation profonde et totale,
a une sensibilité, a une intelligence qui lui étaient étrangeres.
L’extase est un choc. La créature perd pied, s’écroule et meurt a
elle-méme, briilée, réellement, par le feu régénérateur de la révé-
lation, pour renaitre a la bienheureuse sérénité de la connaissance

"' 11 faudrait citer beaucoup d’autres textes encore.



L’APOCALYPSE 39

de soi, a la plénitude de I'unité divine qui 1’accomplit dans la
puissance de sa sainteté.

Cette modification radicale ne se réalise point d’un seul coup ;
on s’en doute ! Ni sans d’intenses remous intérieurs d’ou I’angois-
se n’est pas exclue, ol le désespoir, la destruction et la peur ont
leur place aussi bien que 1’abandon, la confiance et I’exaltation
joyeuse de la foi ! La conscience individuelle, le devenir entier de
celui qu’elle anime semblent la proie sans défense de forces
inouies et irrésistibles qui les travaillent, les pétrissent, les engen-
drent a une vie inconnue, d’influences mystérieuses tantot angéli-
ques, divines, radieuses et tantdt terrifiantes, hostiles, démonia-
ques, impénétrables. L’expérience mystique est un impitoyable
combat dont le destin du monde est le reflet. Et lorsque 1’ap6tre, le
saint ou le rishi ' tente de transcrire aussi exactement que possible
ce qu’il a éprouvé dans son ame, souvent tout simplement pour
essayer d’y voir lui-méme un peu plus clair, car le mental * est
dérouté par le mode d’expression supérieur et immatériel de
I’Esprit, les mots qui jaillissent spontanément sous sa plume sont
extrémes, riches d’images brutales, de suggestions surnaturelles. Il
cherche a rendre le bouleversement de la vision, son énergie régé-
nératrice, sa splendeur qui fait palir 1’éclat des plus grandes
conquétes humaines. L’activité créatrice de I’extase est inexpri-
mable ! Elle se manifeste dans 1’ardente immobilité de la contem-
plation silencieuse ou s’édifient et s’anéantissent des univers en
quelques secondes. La constance du langage hautement suggestif
employé au cours de tant de siecles par ceux qui ont essayé de
raconter ce qu’ils avaient vu, entendu et vécu dans leurs contacts
avec I’Ineffable, nous semble étre une indication tres précieuse : il
s’agit d’une transfiguration qui, dans I’intimité de la pensée dua-
liste, suscite une perception nouvelle *, victorieuse des étroitesses
et des obscurités de 1’ignorance, de I’orgueil et de I’égoisme, puri-

! Terme sanskrit signifiant : qui a vu le vrai, c’est-a-dire le sage.

? Dans toute ’étendue de cet écrit, le mental signifie I’intelligence de 1’homme,
soumise a I’impératif des dualités, incarnée dans la différenciation du monde
matériel visible qui s’oppose a 1I’Invisible-Absolu et I’exprime sans le connaitre.

? « Voici, je fais toutes choses nouvelles. » Apocalypse 21:5.



40 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

fiant les énergies du corps, de la raison et du cceur, et faisant
d’elles les instruments du Verbe immortel dont la nature est si
éloignée de I’entendement terrestre. D’ou la violence dévastatrice
qu’elle semble déployer dans les consciences et dans le monde,
alors qu’elle est le don de I’illumination bienheureuse et la misé-
ricorde de I’amour. D’autre part, il n’y a plus, pour le mystique
revenu de sa métamorphose dans I’'Ineffable, solution de conti-
nuité entre ’ame et le corps, ’invisible et I’apparence, I'immaté-
riel et le concret. L’ame est le corps, le corps est I’ame, la lumiére
dont tout nait. Dieu est I’univers et 1’univers est Dieu '. Dés lors,
les mots employés peuvent &étre empruntés a la terre, ils n’en
seront que davantage la preuve de I’Etre indivisé.

L’Apocalypse de Jean est le récit d’une vision spirituelle, et qui
dit vision dit ferveur de la vie, intervention consciente et créatrice
de I’Esprit, en ’homme aussi bien que dans I’infini. Toute révéla-
tion authentique s’accomplit dans la conscience absolue et dans la
conscience individuelle-relative, simultanément. La premiére en-
vahit la seconde, I’'immergeant dans le rayonnement de la pléni-
tude transcendante qui manifeste 1’Ineffable. Car I’extase est une
prise de possession de soi, ’homme s’ouvrant a la vastitude d’une
compréhension illimitée, I’instabilité des apparences naissant a la
certitude de I’éternité. Elle est 1’adhésion intérieure, indiscutable,
par laquelle la créature, unie a la puissance du Créateur, retrouve
la béatitude initiale de son destin. La distinction du toi et du moi
disparait dans le brasier purificateur d’ou jaillit le langage immé-
diat, non dédoublé, de la vérité ; I’origine immuable et la forme
variable cessent de se confronter ; la lumiere éblouissante du
Paraclet les assimile I'une a I’autre comme les flammes indisso-
ciables du méme foyer immortel.

Les Aphorismes de Patanjali *> énoncent la méme victoire en
strophes bréves, d’une étonnante précision : au terme de 1’éveil
spirituel réalisé par I’ascése et ’adoration du Supréme, « chitta
recouvre Purusha », c’est-a-dire : la conscience et la mémoire

"' Voir les Commentaires de saint Jean de la Croix sur La Montée du Carmel.

2 Swami Vivekéananda : Rdja-Yoga, Ed. Albin Michel, Paris. Patanjali est un sage
de I’antiquité hindoue.



L’APOCALYPSE 41

différenciées s’identifient au Pere, se dépouillent de ce qui les dis-
tingue de lui et s’épanouissent dans la joie de la perfection.

L’extase est le royaume de 1’unité ou I’homme et Dieu sont in-
dissolubles, accomplis I’un en I’autre, dans la vie qui est simul-
tanément la connaissance et la félicité ; elle est la conception de la
plénitude scellée dans I’'infini. L’ame incarnée pressent que méme
son individualité dans la chair est sanctifiée, et sa peine en est
consolée a jamais.

La Bible entiere, de la Genése a I’Apocalypse, n’est qu’un long
duel mystique qui, engagé dans 1’aréne terrestre, éprouve sa valeur
et découvre son issue dans I’immortalité ; elle est un cantique de
I’Esprit qui s’adresse a I’Esprit et parle au nom de I’éternelle
vérité, du Verbe de lumiere, avec I’intelligence de la foi et la pas-
sion de I’amour. Et ce qu’elle enseigne est le triomphe du Divin au

sein de [’existence matérielle, la sainteté de l'univers qui exprime
Dieu.

Dans I’ile de Patmos ot il préche I’Evangile de Jésus, I’apotre
Jean est «ravi en esprit » et regoit ’ordre d’écrire « aux sept
Eglises qui sont en Asie »,... «ce qu’il voit » et ce qu’il entend
(Apocalypse 1:9-11). 1l se met donc en devoir de noter sa vision
avec toute I’exactitude dont il est capable.

Le fait n’est pas nouveau et il n’est pas unique non plus. Des
les temps les plus reculés, la profonde Asie compte des mystiques
qui ont laissé des poemes spirituels, des relations mystérieuses
mais significatives, fruits de leurs expériences. Tels sont les
Vedas, les Hymnes a Shiva de Shankara, les Upanishads, le Maha-
bhérata ' et tant d’autres éclos dans diverses contrées du monde.
Les mystiques chrétiens sont légion qui, de 1’Apocalypse a nos
jours, nous ont transmis le témoignage écrit de leurs découvertes.
L’Orient comme 1’Occident modernes sont riches de récits fort
instructifs et parfois émouvants qui retracent le pelerinage inté-
rieur de I’Esprit quand il se dévoile a la conscience des hommes.

' De nombreux passages tirés de ces textes ont été publiés en frangais, commen-
tés par des sages modernes tels que Shri Aurobindo et Swami Vivekananda, aux
Editions Albin Michel, Paris.



42 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Cette aventure, car c’en est une ! n’est pas simple a décrire et
peut-étre plus difficile encore a comprendre pour ceux qui ne I’ont
point vécue et n’en connaissent que la transmission imparfaite du
livre. Elle s’épanouit dans 1’insaisissable, dans 1’inconnu, et les
enseignements qu’elle en rapporte échappent presque totalement a
I’entendement physique et mental de I’homme. Les preuves
qu’elle peut fournir de son authenticité ne sont admises, le plus
souvent, que s’il s’agit de martyres, de souffrances extrémes sur-
naturellement endurées, a I’exemple de la Croix du Sauveur. Tout
ce que I’Esprit développe et concoit en lui-méme demeure habi-
tuellement impénétrable a I’intelligence humaine qui, avec orgueil
et dédain, le rejette comme étant dépourvu de réalité ou de valeur.

La langue utilisée par les anachoretes pour raconter leurs
visions est fréquemment trés concrete et imagée, surtout dans les
temps anciens. Il n’y faut point voir une défaillance de I’Esprit
incapable de se suffire a soi-méme pour s’exprimer, mais bien
plutot le signe de sa plénitude : car il est tout et I’existence maté-
rielle est en lui, participant de son énergie intégrale ; elle est, sur le
plan de la manifestation palpable qui lui est particuliere, sa lumie-
re parfaite et son éternité. La formule cosmique de I’existence est
le revétement somptueux que 1’Ame unique s’impose par amour,
afin de se faire connaitre du néant. Les Vedas associent les forces
physiques de ’'univers a I’extase ; elles sont pour eux la révélation
tangible de I’ineffable. L’Apocalypse de Jean foisonne également
d’animaux et d’apparitions fabuleuses, déploie les ressources
gigantesques de la terre et du ciel, évoque le tonnerre, les éclairs,
le feu et la mort. Loin d’étre le signe d’un style primitif, inévolué,
cette forme donnée a I’exposition de la vie spirituelle en démontre
la puissance complete, justifie le monde, affirme son authenticité
divine et la souveraineté de I’Esprit qui le créa tel qu’il est.

On peut affirmer sans grand risque d’erreur qu’il y a autant
de sortes de réalisations religieuses ' qu’il y a de voyants. Car

' Au sens essentiel de « relier I’homme a Dieu » sans étiquette d’un credo parti-
culier.



L’APOCALYPSE 43

I’extase jaillit de la relativité, elle assume les modes de l’in-
telligence dualiste et de la sensibilité physique. Elle est animée,
irradiée par une flamme impérissable qui échappe a notre analyse,
mais elle se nourrit de I’incarnation a laquelle elle emprunte les
visages, les impératifs, les pouvoirs, les articulations rationnelles
et les symboles soumis aux lois de I’espace et du temps. Au-dela
de toute différenciation, dans la sérénité de la connaissance
parfaite, il n’est plus de perception. Tout est vie-sagesse-béatitude
immortelle. Tant que ’homme voit et entend, il y a distinction au
sein de I’'unique. Quand cessent la vision et 1’ouie, demeure I’Etre,
le sacré que nul autre que lui-méme ne congoit.

Il y a des messages ' supérieurs qui sont des apparitions for-
melles, des instructions verbales précises indiquant au cceur et a la
pensée ce qui doit étre accompli et ce qui doit étre évité. Il en est
d’autres ou celui qui les subit « devient » telle ou telle figure
aimée du Divin déja communiquée ici-bas, ou il se transfigure et
nait au destin d’un prophéte ou d’un avatar *. Peut-étre les deux
grandes familles d’extases se dessinent-elles comme suit : celle ou
I’on «voit» et celle ot I’on « devient », les deux groupes ol
peuvent s’inscrire les innombrables variantes observées dans
I’existence des mystiques. Les premieres concernent les maitres,
les guides divins chargés de diriger les peuples et de les éclairer.
Les secondes sont les semences qui enrichissent la terre d’une
fécondité nouvelle. Le mystique éprouve en son étre les forces qui
président a la création du cosmos ; il recoit tel un don vivant les
germes de la lumicre et de la vie impérissables, de la sagesse et de
la vérité. Il ensemence le monde et fait lever en lui la vigueur
d’une seve divine *. Souvent méme totalement ignoré, il s’en va,
laissant derrieére lui un champ riche de promesses, ou d’autres
ouvriers récolteront et feront fructifier les connaissances qu’il a
captées dans 1’infini.

'L’ange, chap.1, v.1, est le messager, du grec dyyehog.

2 Avatar, du sanskrit avatdra : descente, notamment de Dieu sur la terre.

* Dans I'Inde la tradition spirituelle établit que la naissance d’un « 4ge » du mon-
de est précédée par la venue d’un ou de plusieurs avatars, créateurs du nouvel
ordre des choses, dans la vie matérielle comme dans la pensée des hommes et
I’intuition de leur ame.



44 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

L’Apocalypse de Jean appartient a la premiere catégorie. Elle
est un message adressé de 1’Au-Dela « aux sept Eglises » et par
elles a I’humanité tout entiere, a I’homme individuel et universel.

Qui sont les «sept Eglises » et que représentent-elles pour
nous ?

Dans toute « apparition » supraconsciente, c’est-a-dire trans-
cendante et spirituelle, le symbole est périssable comme ['univers
qui le soutient. Il est le véhicule de la puissance divine opérant
dans la matiere, il n’en est pas l'immortalité. Et il est de la plus
haute importance de se souvenir de cela, si l’on veut essayer de
comprendre ce qui ne s’explique pas intellectuellement mais
s’éprouve avec la totalité de la vie exprimée en nous, avec I’dme
qui est le corps et Uintelligence, comme elle est la révélation de
U’Ineffable en I’homme. Rien n’est plus éloigné de la vérité ins-
crite dans les pages de I’Apocalypse que les savantes déductions
ou les subtiles analyses de notre mental limité a sa perception
dualiste et relative de toute chose. Rien ne la trahit encore comme
les interprétations fantaisistes et exaltées défiant toute raison. La
raison a ét¢ donnée a I’homme pour qu’il I'utilise. Dans la
conquéte de I'invisible, elle est le contrdle ; aprés le ravissement
intérieur qui seul peut retrouver les sentiers parcourus par 1’esprit
de I'apdtre que la lumiere révélatrice du Verbe impérissable a
visité et en déceler la signification, la raison vérifie, au sens que ce
terme revét dans le domaine des sciences exactes, les données de
I’immatériel dans [’expérience souvent bouleversante de [’exis-
tence humaine.

Le premier chapitre établit la nature de la vision, son lieu, son
intensité, les vingt et un chapitres qui suivent en dévoilent pro-
gressivement le contenu.



11

La vision de Jean

Le début de I’Apocalypse indique les circonstances terrestres et
le climat religieux dans lesquels se réalise 1’extase. Quelles sont
ces circonstances historiques qui intéressent directement le texte
de I’apotre ? Le Christ est mort il y a peu d’années. Son passage
dans le monde, son enseignement, les guérisons qu’il a opérées,
son arrestation, son calvaire et sa résurrection sont au centre de la
pensée du disciple qui, afin d’obéir a I’ordre recu de son maitre,
est parti pour «instruire les nations » (Matthieu 28:19), pour
« attester la parole de Dieu et le témoignage de Jésus-Christ, tout
ce qu’il a vu » (Apocalypse 1:2). 11 a fondé sept Eglises en Asie :
«...a Ephése, a Smyrne, a Pergame, & Thyatire, a Sardes, a Phi-
ladelphie et a Laodicée. » (Id., v.11) Et ce sera précisément a ces
sept Eglises que s’adressera la vision. Au moment ol elle a lieu,
Jean se trouve a Patmos «a cause de la parole de Dieu et du
témoignage de Jésus ». (Id., v.9) Il évangélise. 1l proclame le Sei-
gneur et la vie spirituelle. C’est 1a qu’il est «ravi en esprit ', au
jour du Seigneur » (id., v.10), c’est-a-dire au jour du sabbat qui est
le jour du Seigneur : « Le septieme jour est le jour du repos de
I’Eternel, ton Dieu » (Deutéronome 5:14), ’achévement parfait de
la Genese * et, sur le plan de I’apparence concrete, il est la repré-
sentation du septieme palier de la conscience purifiée : celui de la

! La version Stapfer dit : « Je tombai en extase. »
? « Dieu vit tout ce qu’il avait fait et voici, cela était trés bon. » Genése 1:31.



46 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

contemplation bienheureuse ou 1I’dme incarnée connait Dieu. Et
c’est bien davantage dans ce sens qu’il est évoqué ici: 1’apdtre
entre par I’esprit dans la clarté indiscutable de la perception supra-
mentale, dans ce « septieme jour ' » de la Genése qui est en ’hom-
me le septieme degré de la connaissance, ou il voif I’'univers entier
dans la gloire de Dieu.

Tel est le cadre d’ou va surgir dans la conscience d’un homme
pieux I’événement surnaturel et prodigieux de la « révélation de
Jésus-Christ » (Apocalypse 1:1). L apdtre en note soigneusement
le jour et le lieu, comme le font a d’autres époques, d’autres mysti-
ques. Du point de vue strictement spirituel cette indication n’a
aucune importance. Elle en a pour le monde a qui échappe 1’im-
matérialité des manifestations de 1’Esprit, leur liberté absolue, leur
indépendance a I’égard des données temporelles.

L’extase est un moment de haute pénétration ou la sensibilité
humaine restreinte par la loi du relatif, par I’aspect sans cesse pé-
rissable et changeant de son phénomene unique, se trouve soudain
immergée dans la lumiere de I’indivisible, dans la splendeur révé-
latrice de 1’éternité. Ses dimensions atteignent I’infini, sa profon-
deur connait des vastitudes inouies ; le présent total et immortel
déborde sur le passé comme sur I’avenir, accomplissant dans sa
plénitude I’authenticité de 1’étre. C’est la visitation spirituelle qui,
dans I’ame de I’homme, concoit Dieu et, simultanément, ressus-
cite la création a I’ Absolu, le miracle de Marie se répétant a perpé-
tuité dans la conscience différenci€ée. La manifestation charnelle,
comme celle du Christ, n’est pas un fait individuel : elle est le
prolongement de la gestation divine inconditionnée, une et univer-
selle, dans son processus matériel et mental visible dont le Christ
est lui-méme l’origine dans le Pére, « le premier-né de toute la
création... » (Colossiens 1:15); «il est le commencement, le
premier-né d’entre les morts, afin d’étre en tout le premier » (id.,
v. 18 et Apocalypse 1:5). Dans ’extase, I’Esprit retrouve sa souve-
raineté indiscutable sur tous les éléments de ’existence issue de
lui ; il accomplit, dans la flamme de sa lucidité vivante, la réalité

! La question du « septiéme jour » sera reprise en détail plus loin.



LA VISION DE JEAN 47

parfaite de Ce qui est, et il en transmet la connaissance bienheu-
reuse a I’lhomme qu’il a, jusqu’ici, tenu éloigné de sa béatitude.

Apocalypse 1:1

« Révélation de Jésus-Christ que Dieu lui a donnée.» Nul
doute n’est possible : Jean a recu personnellement et directement
une révélation de son maitre bien-aimé et cette révélation vient de
Dieu.

Dans I’esprit de I’ap6tre Jean, Dieu et Jésus sont encore sépa-
rés. Il sait qu’ils sont Un, car il a passionnément retenu et noté
dans divers chapitres de son Evangile ' les paroles du Christ éta-
blissant son identité avec le Pere : « Moi et le Pére nous sommes
un » (Jean 10:30), « Celui qui m’a vu a vu le Pere » (id., 14:9) 2.
Cependant, dans le processus spirituel de la dévotion, de 1’obéis-
sance, de la rédemption et de la résurrection, le Christ est le per-
sonnage central et singulier vers qui convergent I’espérance et
I’effort, en qui s’incarnent la certitude et la foi. Le Christ est a la
fois un avec le Pére, le Pére lui-méme et différencié de lui.

Ainsi se trouve posé I’éternel probleme de la création, de 1’Un
indivisible et absolu qui est tout, en qui chacun prend naissance,
croit et meurt conformément au devenir universel, et de la diffé-
renciation qui permet I’apparence matérielle, la révélation dans le
« premier-né de toute créature » et dans le cosmos. Le Christ est
I’image du Divin invisible et insaisissable que peut appréhender et
adorer le mental humain et, a cause de cela, il est individuellement
indispensable °, au cours de I’ascension qui offre a la conscience
incarnée la possibilité de trouver le chemin de la vérité, o méme
le Seigneur disparait et ou ne subsiste plus que ’authenticité
glorieuse de I’Etre. Car I’Absolu n’a aucun nom. Rien ne le définit
ou le limite. II Est.

L’Apocalypse de Jean se situe au lieu mystique exact ou la
conscience individuelle s’élance a la conquéte de la connaissance

! Notamment dans le dix-septieme.

? Les chapitres 10 a 21 de I'Evangile de Jean sont analysés intégralement plus
loin.

3 Sous le nom de Jésus et sous tant d’autres.



48 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

supréme, ou I’illumination intérieure suscite en elle I’ultime choix
du Jugement dernier opéré par Dieu et la conduit a I’accomplisse-
ment dans I'immortalité. Elle se dépouille d’elle-méme et c’est
alors I’Esprit divin qui rétablit en elle le régne de son unité. La ré-
vélation, en effet, « a été donnée pour montrer a ses serviteurs les
choses qui doivent arriver bientdt » (1:1). Les événements annon-
cés sont imminents parce qu’ils s’articulent selon 1’ordre logique
de la loi qui régit la vie contemplative dont 1’issue est toujours
proche, indépendante du temps. Il n’y a point d’attentes, point de
retards ; seulement une continuité ininterrompue de force d’ame.
L’existence tout entieére est une insondable méditation ol le moi
personnel lentement sombre dans le néant radieux de 1’éternité. Il
s’agit d’une transfiguration de I’homme, des hommes, des com-
munautés, des Eglises, universelle et infinie, qui portera autant de
noms que la nuée des étres vivants, que les dges du monde, et qui
s’épanouira dans la perfection de Celui en qui tout nom disparait
et tout siecle s’évanouit.

« Les choses qui doivent arriver bient6t » ne sont pas des faits
matériels que peut définir et cataloguer le mental. Certes I’huma-
nité et son destin terrestre en sont inévitablement marqués, mais
les événements annoncés par I’Apocalypse sont avant tout inté-
rieurs et spirituels donc immuablement immédiats : ils décrivent
la naissance de I’dme, incarnée dans un corps et contenue par lui
dans les limites étroites de 'intelligence relative qui la sépare de
Dieu, a la gloire resplendissante de [’Infini-lumineux qui est sa
nature véritable et bienheureuse. En cela, le texte de 1’apotre est
semblable a ceux qui I’ont précédé et a ceux, du méme genre, qui
I’ont suivi, et qui, tous, ont eu pour seul objet d’éclairer I’enten-
dement des hommes sur le sens de la résurrection qui les attend :
le retour, par I'immolation de la conscience personnelle éphémere,
a la plénitude immortelle. Il rejoint les prophéties de 1’Ancien
Testament, notamment celle de Daniel 2:28-29 : « Il y a dans les
cieux un Dieu qui révele les secrets et qui a fait connaitre... ce qui
arrivera dans la suite des temps... Celui qui révele les secrets t’a
fait connaitre ce qui arrivera.» Chez le prophéte comme chez
I’apdtre la révélation porte davantage sur la transformation intime



LA VISION DE JEAN 49

de I’étre touché par la miséricorde divine que sur les événements
du monde '. Dieu est Esprit. L’invisible est plus réel que le visible.
La connaissance est I’authenticité vers laquelle se dirigent tous les
chemins de la vie. Le but du combat est la sagesse : « Va, Daniel,
car ces paroles seront tenues secretes et scellées jusqu’au temps de
la fin... Ceux qui auront de I’intelligence comprendront. » (Daniel
12:9-10) « Mon peuple est détruit, parce qu’il lui manque la con-
naissance. Puisque tu as rejeté la connaissance, je te rejetterai et tu
seras dépouillé de mon sacerdoce. » (Osée 4:6)

' De larges fragments du prophéte Daniel sont analysés au cours de cette étude.



[11

Dieu, le Fils et ’ange

La suite du verset premier comporte une apparente contradic-
tion dans les termes et la construction de la phrase. Mais celle-ci
constitue en fait une indication de plus concernant I’invisible, dont
il est question.

Cette «révélation de Jésus-Christ » vient de Dieu. C’est Dieu
qui I’a donnée, c’est Dieu qui I’a « fait connaitre par [’envoi de
son ange, a son serviteur Jean ». La présence mystique de la
vision, une et indivisible, porte trois noms, revét trois aspects :
Jésus-Christ, Dieu et son ange qui ne sont donc qu’un seul,
origine, et expression indissolublement liées de la révélation. C’est
l1a un phénomene tres fréquent de I’extase qui s’anime de plusieurs
visages n’étant en fait que différentes formes de la méme réalité
transcendante. La conscience individuelle qui capte la révélation
I’articule spontanément selon les modes différenciés de son enten-
dement. Elle incarne en elle-méme 1’ Absolu, donne des noms dis-
tincts, des apparences déterminées a la lumiere inconditionnée qui
la submerge de sa béatitude et de sa pureté. Comment pourrait-elle
autrement s’y retrouver et, davantage encore, exprimer 1’Ineffable
dans le langage de 1’écrit, comme cela lui est commandé ? Des que
I’infini se révele a I’homme, il se différencie afin de lui étre
accessible : ’invisible devient visible, 1’'Insaisissable, 1’Indivisible
se délimite en silhouettes reconnaissables. Ainsi, nous le verrons
dans la révélation du Seigneur, Dieu est I’ Absolu, le Pere, le Tres-



DIEU, LE FILS ET L’ANGE 51

Haut, I’alpha et I’'oméga de qui tout procede et a qui tout retourne.
Jésus est le Fils, la différenciation premicre et unique en qui 1’uni-
vers entier prend naissance, croit, meurt et ressuscite a la vie éter-
nelle. Il est le Fils et il est identique au Pere. Et ’ange est le mes-
sager, la conscience divine incarnée dans le monde qui recoit
I’énergie de I’Esprit et la transmet aux hommes. Il est ’intelligen-
ce spirituelle, en Dieu et dans 1’univers, une elle aussi, inaltérable
et identique au Pere. Les trois termes distincts recouvrent une
méme et seule présence lumineuse et intime. Dans la perception
mystique qui discerne I’articulation originelle du cosmos, est réta-
blie I'unité indissoluble du Pere, du Fils et du Saint-Esprit, par la
splendeur glorieuse et transcendante de leur Etre immuable aussi
bien que par leur manifestation dans [’univers. Ainsi se trouve
également déterminé le « climat spirituel » de 1’Apocalypse, déja
signalé plus haut, et qui le sera encore aux versets 6-8. « A celui
qui nous aime, qui nous a délivrés de nos péchés par son sang et
qui a fait de nous un royaume, des sacrificateurs pour Dieu son
Pere, a lui soient la gloire et la puissance, aux siecles des siecles !
Amen ! Voici, il vient avec les nuées. Et tout ceil le verra, et ceux
qui 'ont percé ; et toutes les tribus de la terre se lamenteront a
cause de lui. Oui. Amen ! Je suis ’alpha et 'oméga, dit le Sei-
gneur Dieu, celui qui est, qui était et qui vient, le Tout-Puissant. »
L’Esprit incarné en ’homme plane trés haut dans la conscience
révélatrice du Seigneur : I’ange. Préparé et purifié par la grace de
la piété, de I’amour et de la fidélité : « ... lequel a attesté la parole
de Dieu et le témoignage de Jésus-Christ, tout ce qu’il a vu»
(v. 2), Jean est élevé jusqu’au palier de la vision supraconsciente '
qui dévoile I’Invisible et donne a I’'Inconnu la clarté radieuse de la
certitude et de I’'immortalité, ouvrant la voie sacrée qui permet a la
pensée individuelle de pénétrer et de demeurer dans la gloire du
Peére. Jésus-Christ est le centre de 1’apparition intérieure, la sainte
promesse de la rédemption et de la résurrection, « le premier-

' Au cours de toute cette analyse la supraconscience désigne un état de Percep-
tion supérieure au mental et & son imperfection, la connaissance transcendante de
la vérité. Elle est a la fois le Divin supréme et parfait, et ’lhomme parvenu a la
béatitude par I’immolation totale du moi personnel.



52 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

né des morts (v. 5). Non point par sa naissance et sa vie sur la
terre, sa mort sur la croix et son ascension dans le ciel immuable
de la vérité ou transcende sa propre nature, mais par son identité
avec le Pere, antérieure a toute création et qui ne disparait point
avec elle. Il est, en Dieu, le Verbe inaltérable, la conscience de soi,
c’est-a-dire le Soleil de la vie, la sagesse et la béatitude de la per-
fection, le mystere de 1’Absolu que dévoile a I’intelligence diffé-
renciée la vertu de la loi qui régit ’univers.

Quand il dit : « En mon nom » ou bien encore : « En mémoire
de moi », il ne songe pas a Jésus de Nazareth né en I’an un de
notre ¢re, comme on dit « Pierre Durand » ou « Jacques Ibert ».
Son nom est 1’Esprit éternel et infini, la Parole, la Lumiere, « le
Saint et le Véritable ! » ; car il est I'Ineffable, Cela que nul ici-bas
ne nomme ou ne délimite, la densité du Silence ou, dans la com-
munion immatérielle, s’épanouit 1’authenticité resplendissante de
I’Etre : « Je lui donnerai un caillou blanc, et sur ce caillou est écrit
un nom nouveau, que nul ne connait si ce n’est celui qui le
recoit. » (Apocalypse 2:17) La valeur mystique absorbe ici dans sa
clarté inconditionnée toute autre conception. Connaitre Jésus, de-
mander au Pere quelque chose « en son nom », c’est étre parvenu,
par I’amour, I’obéissance et I’immolation du moi personnel, a la
sainteté qui permet de voir, avec les yeux de I’ame, la réalité
supréme des choses *. Le Fils qui révele le Pere peut se parer de
toutes les appellations que lui donne ici-bas la priere selon ses
modes variés. Il est un et toujours le méme, Celui qui incarne et
qui s’incarne pour I’amour de sa création. Mais sa puissance ne se
congoit point sur le plan de la perception physique et mentale qui
est celui de la relativité. Elle est de I'ordre de I’Esprit. L’cecu-
ménisme apres lequel soupire le monde actuel n’est réalisable qu’a
ce niveau, une fois dépassées et oubliées les définitions intellec-
tuelles et les notions concrétes qui divisent les hommes. Il est
unique et perpétuel, il englobe toutes les religions, toutes les for-
mes de la foi. Il ne peut pas naitre des subtilités de la raison qui, de

' Apocalypse 3:7.
2 Tout ce probléme tellement important de 1’universalité et de 1’unicité de la foi
et de la révélation sera longuement repris plus loin.



DIEU, LE FILS ET L’ANGE 53

par sa nature méme, le renie, mais seulement de la vision intérieu-
re ou I’ame incarnée se défait ' courageusement de tout ce qui la
sépare du Seigneur, de tout ce qui I’empéche d’aimer comme
Jésus aime, c’est-a-dire conformément a la pureté du Divin.
L’cecuménisme est la piété qui réalise en soi la vérité des différen-
tes confessions, en les pénétrant de sa joie ; qui capte le message
unique sous la richesse et la diversité des apparences, qui monte
sans peur a l’assaut de 1’Absolu par la force transcendante qui
I’anime. Il s’acquiert dans la contemplation secréte ou la pensée
s’affranchit des barrieres formelles et accede a I’amour parfait de
Dieu et des hommes.

Tout ce début du texte apocalyptique est empreint de la joyeuse
certitude de celui qui revient de l’extase ou tout était simple,
direct, indiscutable en sa vivante authenticité qui s’empare de
I’étre et le transfigure ! Et lorsque 1’apdtre s’écrie, au verset 6 :
« A celui qui nous aime, qui nous a délivrés de nos péchés par son
sang et qui a fait de nous un royaume, des sacrificateurs pour Dieu
son Peére, a lui soient la gloire et la puissance aux siecles des
siecles | » ce qu’il voit, avec les yeux grands ouverts de son intel-
ligence visitée par le Verbe du Seigneur, ce qu’il veut dire, c’est
infiniment plus que notre salut individuel et charnel réalisé par le
sacrifice « spectaculaire ?» de la croix, c’est une vérité d’une
nature totalement différente. La vision mystique ennoblit ’homme
en qui elle s’épanouit, elle I’introduit dans une perspective entie-
rement nouvelle qui le délivre de ses angoisses et de ses hési-
tations physiques et mentales, lui conférant un corps spirituel,
substance radieuse ou se connait Dieu. Or, le sacrifice de la croix
se situe 13, ol notre entendement n’atteint pas, sur le sommet du
dépouillement conscient qui conduit a la sainteté. Plus rien de nos
minuscules considérations humaines ne subsiste a cette altitude ou
I’Esprit retrouve sa souveraineté. La créature est libérée du moi

" De nos jours, I'Eglise chrétienne est appelée a ce dépouillement pour recon-
quérir la lumiere de son message initial.

? « Et tous ceux qui assistaient en foule a ce spectacle... » en grec : Tv Oemoiav,
celui de la crucifixion. Luc 23:48.



54 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

personnel qui la retient dans I’étroitesse de ses frontieres et de sa
compréhension imparfaite. Elle rentre dans la transcendance de la
révélation, de la béatitude et de I’amour.

« Celui qui nous aime » est Celui qui nous enfante de sa lumie-
re, qui veut que nous allions a lui par nostalgie et non par crainte,
suivant le chemin de la connaissance, conformément a la loi qu’il
a incarnée en nous et dans le monde. Il est Celui qui, nous ayant
créés semblables a lui-méme, nous maintient vivants dans sa
réalité, nous fait croitre en elle et nous attire par sa splendeur et sa
miséricorde manifestées dans 1’existence visible, inscrites en nous
comme étant notre véritable nature. Sa perfection est notre perfec-
tion. C’est par elle que nous sommes « un royaume », unis sous le
méme sceptre, promis a la méme résurrection, a I’immolation ou
meurt ’ego et transparait, dans la pensée humaine, I’ Ame éternelle
et unique ; par elle que nous sommes « des sacrificateurs pour
Dieu notre Pére », que nous participons a I’holocauste universel de
la rédemption, a la purification qui doit ramener la conscience
revétue de I’apparence des formes relatives a la contemplation de
I’Absolu et a sa félicité.

Cette notion de I’homme sacrificateur du Divin est constante
dans les Vedas !, ou le « sacrifice » conduit invariablement a la
vision de la vérité. Pour eux, I’individu est engagé dans 1’offrande
cosmique par laquelle il retourne a Dieu, dans la transfiguration
qui ouvre au sommet de sa conscience les portes de I’infini. Sa vie
est 'autel d’ou s’éleve la flamme qui le consomme dans 1’éternité.

La délivrance des péchés par le sang du Christ

« Celui qui nous a délivrés de nos péchés par son sang. » Tous
les plans de I’existence manifestée, y compris le physique et le
matériel, sont en Christ, dés avant ’apparition du monde ; car la
création est I'image du Dieu invisible. « Il est I’image du Dieu

' Voir notamment dans le Rig-Veda (1-170) : le sacrifice d’Agastya. Shri Auro-
bindo : On the Veda, p. 267. Ed. de Pondichéry.



DIEU, LE FILS ET L’ANGE 55

invisible, le premier-né de toute la création. Car en lui ont été
créées toutes les choses qui sont dans les cieux et sur la terre, les
visibles et les invisibles, trones, dignités, dominations, autorités.
Tout a été créé par lui et pour lui.» (Colossiens 1:15-16) Déja
longtemps avant I’apétre, les prophétes avaient proclamé la méme
certitude (Esaie 42:5) :

« Ainsi parle Dieu, I’Eternel,

Qui a créé les cieux et qui les a déployés,

Qui a étendu la terre et ses productions,

Qui a donné la respiration a ceux qui la peuplent,
Et le souffle a ceux qui y marchent. »

Plus proche encore de ’apotre que le texte du prophéte ou le
récit de la Genese est le chant des Vedas qui établit que la Mere
divine ' pénetre le cosmos non seulement de son énergie multiple,
de ses puissances (ou Vibhitis) mais de son propre Etre, de son
sang, de son souffle qui assure a I’univers sa naissance a I’immor-
talité.

Le sang du Seigneur qui délivre des péchés est la vie spirituelle
et concrete du Divin qui, par la purification de la connaissance et
le dépouillement du moi personnel dont elle est le chemin en toute
créature, délivre celle-ci de I’emprise de 1’ego *, de son mensonge,
de son illusion qui I’identifie au destin périssable du mental et du
corps et non a la plénitude resplendissante de 1’Absolu, sa vérita-
ble nature. La rédemption est I’accomplissement de la loi qui est a
I’origine de toute existence dans 1’univers visible. Elle est, des le
commencement, dans la lumiere du Verbe qui congoit en lui-
méme la révélation et I’éternité.

« Le sang » est la substance de I’ego, il est a la fois la grace de
I’individuation sans laquelle aucune conscience différenciée de
I’ Absolu n’est possible, et le piege de cette distinction primordiale
de I’Etre, ot se perd sa plénitude. Celui qui en congoit et en accor-
de la possibilité dans la vie incarnée est également Celui, et le

! Pouvoir exécutif du Divin-Absolu.
? = moi personnel limité & la perception physique et mentale de 1’étre.



56 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

seul, qui peut en donner la rédemption, le retour a I'Ineffable.
Il est un seul et le méme, I’unique chemin de la Vie, il est Dieu en
nous.

Qu’est-ce qu’une extase ?

Nous voudrions citer ici les premiers paragraphes d’une intro-
duction écrite pour les six poémes mystiques de Shri Aurobindo,
car elle s’applique exactement a I’Apocalypse.

« Les six poeémes de Shri Aurobindo sont les comptes-rendus
précis d’expériences spirituelles vécues. C’est pour cela qu’en les
traduisant en frangais, nous avons moins cherché a en donner un
paralléle poétique qu’une transcription exacte. Chaque terme porte
en soi une énergie rayonnante et une signification qu’il est dange-
reux de vouloir modifier. Le mot a ici un contenu mystique réel,
un pouvoir de révélation qu’il faut respecter sous peine d’oter au
texte toute sa valeur et toute son efficacité.

» Car il s’agit d’un chemin tracé dans I’inconnu du parcours
intime de I’ame, d’une lampe allumée dans notre nuit, afin qu’a
notre tour nous puissions la traverser victorieusement. De tels
écrits sont plus qu’une ceuvre poétique, ils sont un flambeau de la
vie intérieure, un phare sur 1I’océan de notre conscience que 1’ Aube
attend, le guide aux pas slirs dont la force résonne jusqu’au secret
de notre intelligence et I’appelle a son glorieux réveil.

» Les états de supraconscience dévoilés dans ces six poemes
sont certes déja fort éloignés de la conscience humaine habituelle.
Il faut, pour les comprendre, un pouvoir de pénétration spirituelle
développé, une volonté purifiée, exercée et assouplie par la
pratique de la méditation. Nous voudrions cependant dire ceci, a
ceux qui entreprendront la lecture de ces pages, c’est que la possi-
bilité de telles visions est en chaque homme. La structure mystique
de I’étre est la méme partout dans I’univers. Quelle que soit la
confession a laquelle on appartienne, quel que soit le credo, reli-
gieux ou non, qui anime nos énergies, la conquéte de la connais-
sance supraconsciente fait partie de notre étre comme une faculté



DIEU, LE FILS ET L’ANGE 57

a développer, comme une maitrise a atteindre, comme une intel-
ligence supérieure et parfaite a découvrir. Elle est le fruit d’une
longue et lente discipline, la plus exigeante sans doute de celles
que ’existence nous propose. Elle est le résultat et la conséquence
de la vie réellement vécue, totalement acceptée, profondément
saisie dans son mystere vrai. »

La croix n’est pas tant le cri du sang versé que la proclamation
de la seve divine coulant en ’homme, I’apocalypse de la filiation
spirituelle et de la loi qu’elle comporte : la mort de ’apparence et
la résurrection a I’Etre. L’ame différenciée quitte I’instabilité des
formes pour rentrer dans la lumiére immuable de I’ Absolu.

Le sang est le symbole de la vie et, quand il est versé, il revét le
visage de la mort. Il est donc a la fois le don de la révélation par
Uincarnation et le chemin du salut par la connaissance, dans
U'immolation de soi. Et cela en Jésus-Christ, c’est-a-dire dans le
cosmos entier, car le Fils unique est ’existence, la rédemption et
la résurrection de tous. Il n’est pas devant nous, il est en nous. Sa
présence dans le monde n’est point accidentelle, temporelle, déli-
mitée, extérieure, elle est essentielle, éternelle, totale. Elle parti-
cipe de notre nature a chaque instant du devenir universel.

Les hommes, les créatures et le monde sont ensemble une seule
et méme manifestation de Dieu. Toute philosophie, toute morale
qui les divise est contraire a leur réalité profonde. Tout ce qui les
rapproche, les unit, les harmonise entre eux dans l’intelligence
incarnée dont I’ceuvre est de s’élever par la purification et I’amour
vers la vision bienheureuse de la transcendance, enfante en eux la
sagesse de leur accomplissement véritable.

La difficulté réside dans le fait que, pour la grande majorité des
croyants, le Christ est une présence extérieure a eux, déterminée
par les données de 1’espace et du temps. Alors que le Christ est
I’'infini en nous, le chemin, la vérité, la vie et la lumiere de la
béatitude et de la sainteté immortelles exprimées dans I’univers.

Sa venue, son destin et sa mort sur la terre ne sont pas la subs-
tance de son message. Celle-ci est la force parfaite de 1’Esprit
réveillée dans la pensée des peuples. Jésus révéle I’homme a lui-
méme ; il lui confére sa totale dignité, son authenticité qui est



58 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

divine : l'identité avec le Pere, I’éternité, la perfection absolues.
La plénitude resplendissante de la création est en Celui qui dit:
«Je suis '. » Sa résurrection a la joie et a la sainteté de I’immuable
est en Celui qui dit : « Moi et le Pére nous sommes un *. » Telle est
la voie que nous devons suivre : Noél ! Illimité, sans age et sans
obstacles, I’Esprit Saint vivant en nous ! La croissance en stature,
en sagesse et en grace devant le monde et devant Dieu.

L’immolation, sur la croix de I’accomplissement ol meurt
I’ignorance du moi individuel et rayonne la connaissance de
1’ Ame unique, est la Vie, le Devenir et I’Immortalité de tout ce qui
est !

La Résurrection

« Voici, il vient avec les nuées. Et tout ceil le verra, et ceux qui
I’ont percé ; et toutes les tribus de la terre se lamenteront a cause
de lui. Oui. Amen ! Je suis I’alpha et I’oméga, dit le Seigneur Dieu,
celui qui est, qui était et qui vient, le Tout-Puissant. »

Celui qui a vu, avec I’ceil intérieur de I’ame, sait que « tout ceil
le verra », que la faculté de la contemplation immatérielle est en
toute créature, aussi en « ceux qui I’ont percé », ceux qui se sont
égarés dans leur intelligence jusqu’a vouloir détruire le Seigneur,
qui, dans le sein de leur propre nature, ont renié le Divin, la révé-
lation mystérieuse mais sacrée au cceur de 1’étre, le fondement de
son authenticité dans I’Absolu. Méme ceux-la verront! Car la
vision bienheureuse est impérissable, elle subsiste au-dela de
toutes les morts, comme la transfiguration de I’existence prévue au
ciel de sa félicité. A 1’heure de la connaissance supréme, ol le
jugement libérateur illumine la conscience de I’homme, enfantant
I’illusion a sa vérité, I'image représentative a sa substance qui
demeure, « les nuées » de 1’extase 1I’enveloppent de leur puissance
et la fécondent de DI’Esprit. « Il vient sur les nuées » décrit
exactement la descente de 1’énergie supraconsciente dans notre

! Exode 3:14.
2 Jean 10:30.



DIEU, LE FILS ET L’ANGE 59

N

sensibilité qui la capte et s’enflamme a son contact ineffable,
devenant créatrice a son tour, comme le Verbe unique est créateur,
et révélatrice du Divin.

« Et toutes les tribus de la terre se lamenteront a cause de lui. »
Dans un autre « climat » mystique, I’apdtre Jean elit sans aucun
doute noté : se réjouiront a cause de lui. Car le ravissement n’est
pas absolu, il est relatif a I’ambiance cosmique au sein de laquelle
il s’épanouit. Or, en ces premiers temps du christianisme, I’atmos-
phere de la tragédie de Golgotha plane encore dans la pensée des
disciples, semblable au souvenir d’une plaie douloureuse. Elle a
revétu le caractére d’une catastrophe, d’un déchirement, elle a
frappé et marqué les esprits, plus encore que la résurrection et
I’ascension de Jésus. Le ton et la langue de I’Apocalypse sont
empreints, d’un bout a I’autre, de I’épouvante qui a secoué les
ames. Voila pourquoi, dés son début, I’apparition supramentale du
Christ prend I’aspect d’un Jugement, d’un chitiment impitoyable
autant que d’une bénédiction miséricordieuse et définitive. Ceux
qui verront et qui, par la, reconnaitront leur erreur, seront étreints
par ’angoisse et se lamenteront. Or, il n’est possible de voir
« Celui qui est, le Tout-Puissant » que par la régénérescence et
la pacification parfaites de la conscience et de la vie. Quiconque
voit, de la vision essentielle, est au-dela des lamentations, au-dela
des égarements et des infidélités. A plus forte raison s’il connait le
Seigneur « dans sa gloire ' ». Ce qui est impur ne voit pas Dieu.
L’intelligence, obnubilée par le mensonge de I’égoisme qui centre
son attention sur le moi personnel et ses intéréts, ne peut le
contempler : sa lumieére immaculée lui est inaccessible. Voila
pourquoi Jésus, guérissant les malades et chassant les démons,
répétait : « Tes péchés te sont pardonnés.» Seule [’existence
purifiée peut accueillir la grdce divine, reconnaitre en elle-méme
Uceuvre régénératrice de [U'Esprit, découvrir, sous [’apparence
visible du monde, le Fils de Dieu ! Si elle n’est pas transfigurée, la
raison reste rebelle a la joie de la rédemption, fermée a la révéla-
tion qui veille au fond de ses activités ! Nous verrons ultérieure-

"' Luc 21:27.



60 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

ment a plus d’une reprise au cours de cette exégese, que les
« lamentations des tribus de la terre » ont un sens effectif tout a
fait précis ; elles sont le recul des prérogatives orgueilleuses que
s’attribuent chez ’individu le physique et I'intellect, et il faut les
mettre en parallele avec le récit de la Passion : a Gethsémané, lors-
que leur Maitre fut arrété, « tous les disciples 1’abandonnerent et
prirent la fuite.' » Leur déroute est celle de la piété sincere mais
encore ignorante qui ne peut ni triompher des énergies inférieures
de l’incarnation, des impulsions inconscientes et des appétits
sensoriels, ni activer la victoire de I’Esprit. A cause de ses imper-
fections, elle est désorientée par la puissance de I’extase qui
bouleverse toutes ses notions : « Quand je le vis, je tombai a ses
pieds comme mort. ? » Mais sa défaite est la genese de sa résurrec-
tion a la lucidité de la connaissance. Acculée par son insuffisance
et son inefficacité face a la transcendance qui ’assaille, elle « se
lamente » sur elle-méme avant d’accepter sa faiblesse et d’ad-
mettre la vanité de sa foi, avant de se laisser repétrir par I’humilité
perméable a I’amour et par le dépouillement qui favorise I’illumi-
nation °. Tel est le sens mystique du reniement et du repentir de
I’apotre Pierre.

A mesure que la vision rayonnante de la vérité envahit la cons-
cience de I’homme, l'importance relative du corps et du mental
s’amenuise. L’Absolu gagne du terrain ; la différenciation, la per-
ception dualiste de 'univers visible perd sa prépondérance. L’ego
est moins agressif, sa souveraineté pdlit et s’efface devant le Soi
unique et resplendissant qui rétablit son regne indiscutable sur
Uétre. « Il faut qu’il croisse et que je diminue » (Jean 3:30).

Les tribus de la terre qui se lamentent a la vue du Seigneur sont
les plans inférieurs de la conscience physique, vitale et mentale
centrée sur 1’ego et vaincue par la descente en elle de I’Esprit.
Elles meurent a leur individualité avant de connaitre la Béatitude
de leur résurrection a I’Infini.

' Matthieu 26:56.

2 Apocalypse 1:17.

3 C’est le theme du roi Pandu dans le Yoga de la Princesse Kunti. L’ impuissance
qui lui est imposée par les Dieux prépare son élévation jusqu’a I’Absolu.



DIEU, LE FILS ET L’ANGE 61

Le verset 8 qui complete le verset 7 établit admirablement la
nature de 1’Eternel-Divin. Comme un peu plus haut, au verset 1,
une certaine confusion dans les termes dévoile 1’identité du Christ
et de Dieu qui semble bien étre la base de la prophétie transmise
par Jean : C’est le Christ « qui vient avec les nuées » (v. 7). Mais :
«Je suis I’alpha et I’oméga, dit le Seigneur Dieu, celui qui est,
qui était et qui vient, le Tout-Puissant » (v. 8). Tels sont, dans le
langage mystique, les « attributs » du Divin, son immortalité, sa
grandeur, son immuabilité, car il est I'unique, le radieux, le Saint
des saints. Cette affirmation, venue aussitdt apres ce qui précede,
est ce que 1’on pourrait appeler un automatisme spirituel de la plus
haute valeur, auquel tout sage véritable recourt spontanément
comme a une preuve nécessaire a la justification de ce qu’il a vu.
En effet, rien n’est plus précaire que d’établir la réalité d’une
expérience supraconsciente. Celle-ci échappe tellement aux capa-
cités de jugement du mental qu’elle peut toujours sembler irréelle
ou n’étre qu’un fruit de I’imagination égoiste et non I’irruption de
I’Esprit-Eternel dans la conscience humaine. Il y a tant de fausses
extases ! La ruse de la raison, sa fatuité, sa tendance naturelle a
tout rapporter a sa propre gloire sont incalculables et renaissent de
toutes les attaques comme 1’Hydre de Lerne ' ; seule une vigilance
de chaque instant peut les mettre en déroute.

Il est cependant deux critéres qui permettent aux mystiques de
savoir s’ils ont été les victimes d’un leurre ou si, au contraire, ils
ont été réellement visités par I’Esprit Saint. Le premier est la paix
et le désintéressement généreux qui succédent a la vision, dans
I’ame qui I’a regue. Une faculté de rayonnement illimité, d’amour
et de bénédiction universels. Tout est Dieu ! Tout est empreint de
la majesté, de la perfection du Seigneur dont la présence ineffable
et bienheureuse est reconnaissable partout, en tout, palpable dans
la vie apparente aussi bien qu’en I’intimité de la pensée individu-
elle. La lumiere de la révélation déborde sur le monde et demeure

' La légende grecque du serpent dont les sept tétes repoussent au fur et & mesure
qu’on les tranche, est une image saisissante des sept plans de la conscience
individuelle qui symbolise les étapes de sa purification, de sa mort et de sa
renaissance laborieuses a la vision impersonnelle et une de la vérité.



62 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

en lui. La lucidité de I’intelligence supraconsciente I’illumine et
tarit son inquiétude ; la terre elle-méme exhale sa divinité telle un
parfum inestimable. L’importance de la personnalité humaine a
disparu et, avec elle, les ambitions, les exigences, les angoisses,
les préférences et les répulsions. Seule subsiste la sérénité « qui
surpasse toute intelligence » (Philippiens 4:7), qui ne vient pas des
hommes mais du ciel, que nul ne peut donner si ce n’est Dieu, que
rien ne peut acquérir si ce n’est la sainteté .

Le deuxiéme critere est précisément celui que nous trouvons au
verset huitieme de 1’Apocalypse. Si la méditation qui a connu la
grace d’un contact avec I'invisible direct et particulier, mais tou-
jours surprenant, peut ensuite s’élever jusqu’a la contemplation de
I’ Absolu, elle sait par 1a que son ravissement est authentique, qu’il
vient non pas d’elle mais de Dieu, de 1’Eternel-Présent qui est
tout : « Je suis I’alpha et 'oméga, le commencement et la fin, dit
le Seigneur-Dieu. » Méme le Christ, méme I’ange ont disparu. La
voix de I’ineffable retentit pour I’ame immergée dans la béatitude
et la vérité, ol ne subsiste plus que I’Etre en sa splendeur incondi-
tionnée. L’adorateur et I’Adoré sont un, la forme et son principe
ont retrouvé leur identité essentielle. Et il est clair que la pensée
capable d’atteindre & une telle altitude n’a plus beaucoup d’impul-
sions humaines a surmonter pour s’accomplir en sa transcendance.

! Lire a ce propos de sainte Thérése d’Avila : Le Chdteau de I’Ame. Notamment
les Sixiemes et Septiemes Demeures. Et aussi les écrits de saint Jean de la Croix.
« Nous disons donc maintenant que notre petit papillon est mort dans une allé-
gresse indicible. Il a trouvé son repos, et le Christ vit en lui. Voyons quelle est
cette vie, ou comment elle difféere de celle qu’il avait auparavant. Les effets nous
montreront si ce que nous avons dit est vrai. D’apres ce que je puis comprendre,
ces effets sont les suivants :

» Le premier est un tel oubli de soi que 1’dme semble véritablement n’avoir plus
d’étre, comme je 1’ai dit. Elle est tellement transformée qu’elle ne se reconnait
plus. Elle ne songe plus s’il doit y avoir pour elle un ciel, une vie, un honneur
propre, parce qu’elle est tout entiere occupée a la gloire de Dieu. » (Le Chdteau
de I’Ame, Septiemes Demeures, chap. I, §§ 1-2).



IV

L’imminence, I’immédiateté de la résurrection
en chacun

Dans ce premier passage de I’Apocalypse, il nous reste a inter-
roger les versets 3,4 et 5.

« Heureux celui qui lit et ceux qui entendent les paroles de la
prophétie, et qui gardent les choses qui y sont écrites ! car le temps
est proche » (v. 3).

La prophétie est la révélation du parcours mystique de I’ame
engagée dans la vie terrestre et divinement destinée a retrouver sa
plénitude immortelle. L’homme est le devenir, Dieu est 1'Etre :
Celui qui s’appelle « Je suis » (Exode 3:14), I'immuable par rap-
port a qui la création croit dans la Vertu de sa propre lumiere.

Heureux, en effet, ceux qui lisent la prophétie, I’entendent et la
gardent ! Ils en connaitront la substance, ils en éprouveront la
force, ils en accompliront en eux-mémes la sagesse et la sainteté.
« Car le temps est proche.» Le temps de la réalisation, de la
gloire spirituelle est toujours proche ; il est I’éternité qui, abolis-
sant ’espace et la durée de la différenciation, ressuscite en la
conscience de ’homme la félicité de I’infini.

« Jean aux sept Eglises qui sont en Asie : que la grice et la paix
vous soient données de la part de celui qui est, qui était et qui
vient, et de la part des sept esprits qui sont devant son trdne, et de
la part de Jésus-Christ, le témoin fidele, le premier-né des morts,
et le prince des rois de la terre ! » (v. 4 et 5a)



64 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Salutation de Jean aux sept Eglises d’Asie, 4 qui le récit de la
prophétie est adressé et dont elles sont I’objet. Nous assistons ici a
une disposition mystique des éléments de la vision qui se con-
forme a la disposition matérielle de la piété sur la terre. L ceuvre
accomplie par Jean dans le monde, la création des sept Eglises
d’Asie, est I'ceuvre du Seigneur. Les sept Eglises correspondent
aux sept visages de la révélation unique : « Celui qui est, qui était
et qui vient », le Pere, I’ Absolu.

« Les sept esprits qui sont devant son trone » sont les flammes
de la révélation, les centres de la conscience appelés a se purifier
et & s’épanouir 1’un apres I’autre dans la vérité du Pere '. Ils sont
les sept aspects de la lumiere unique, les degrés de 1’incarnation
divine dans le monde, de la purification et de I’immolation ré-
demptrices qui reconduisent la création a son origine parfaite et
bienheureuse dans I’immuable.

« Jésus-Christ, le témoin fidele, le premier-né des morts, et le
prince des rois de la terre » : Celui qui détient le pouvoir et la sou-
veraineté de 1’unité divine, de son accomplissement dans 1’exis-
tence cosmique, de sa révélation universelle par ’Esprit. « Le té-
moin fidele » qui incarne la perfection supréme et la manifeste
dans le monde. « Le premier-né des morts », celui en qui tout
prend naissance, meurt et ressuscite a I’éternité. « Le prince des
rois de la terre », qui posséde I’autorité authentique de la vérité, de
la sainteté et de I’amour.

«Que la grace et la paix vous soient données » de la part de
Dieu, de I’Esprit Saint et de son incarnation, de cette apparence
visible de lui-mé&me, irréprochable et toute-puissante, jusque dans
la vie et la mort de la terre.

L’unité mystique de la révélation et de I’accomplissement écla-
te dans ces deux versets. Et nous savons des lors ce que sera la
prophétie, cet écrit né de la vision supraconsciente accordée au
disciple : la relation de la vie spirituelle en I’homme et dans [’uni-
vers, de sa manifestation et de son triomphe dans la conscience

' 11 sera, tout au long de cet écrit, abondamment question des sept centres de la
conscience ; ils seront donc précisés ultérieurement.



L’IMMINENCE, L’IMMEDIATETE DE LA RESURRECTION 65

individuelle retournant a la sérénité de la contemplation qui I’i-
dentifie a la lumiere originelle de sa nature issue du Pere.

Le message s’adresse a I’Eglise intérieure, invisible mais trans-
paraissant au travers de ’activit¢é de chaque homme, de toute
communauté. Ces sept Eglises sont les sept membres du corps
mystique de I'univers, les sept aspects de 1’accomplissement et de
la révélation, les sept étapes du chemin qui conduit de la naissance
sur la terre a I’immolation de la croix et a la résurrection dans
I’immortalité.



Le message divin

« Moi Jean, votre frére, et qui ai part avec vous a la tribulation
et au royaume et a la persévérance en Jésus, j’étais dans I’ile appe-
lée Patmos, a cause de la parole de Dieu et du témoignage de
Jésus. Je fus ravi en esprit au jour du Seigneur et jentendis der-
riere moi une voix forte comme le son d’une trompette qui disait :
Ce que tu vois, écris-le dans un livre et envoie-le aux sept Eglises,
a Ephése, a Smyrne, a Pergame, a Thyatire, & Sardes, a Philadel-
phie et a Laodicée. » (v.9a 11)

Chaque verset semble gonflé d’une présence infinie, d’une
existence illimitée ! Pareil a la vision d’ou jaillissent les mots dans
la conscience habitée par la lumiere de I’Esprit Saint, il s’épanouit
dans le ravissement de la certitude. L’intelligence, a longs traits
bienheureux, s’abreuve a la source de la sagesse et de la vie, a
I’illumination qui est son véritable devenir. Elle se découvre en
méme temps qu’elle connait Dieu et qu’elle discerne la voie con-
duisant a la gloire qui lui est promise.

« Moi Jean, votre frére, et qui ai part avec vous a la tribulation
et au royaume et a la persévérance en Jésus... » Trois termes : la
tribulation, le royaume, la persévérance ; c’est-a-dire la peine dans
le monde ou il est si difficile de vivre selon la pureté et la vérité de
I’Esprit Saint ; I’union sous le sceptre de Dieu qui est le seul
royaume, celui de tous les hommes ; la persévérance de I’amour et
de la fidélit¢ dans 1’ccuvre dont Jésus est le chemin vivant en



LE MESSAGE DIVIN 67

I’homme. A tout cela « j’ai part avec vous » ; il s’agit de bien da-
vantage que d’une solidarité morale ; il s’agit d’une interpéné-
tration mystique de toutes les parties d’'un méme corps, I’univers,
de la fraternité absolue unissant tous les éléments du cosmos et de
la vie en une assemblée indestructible soumise et destinée a
I’ancienne alliance de I’Eternel. Jean éprouve dans son dme, dans
son intelligence et dans sa chair, la bienheureuse unité de 1’exis-
tence, sa plénitude spirituelle, la flamme qui I’enfante et qui
I’étreint totalement, la sagesse qui I’oriente vers son devenir réel.
Ce devenir n’appartient a personne, il n’est pas individuel, mais
universel et éternel en Christ, qui en détient 1’authenticité, car il
est maitre de la vie et maitre de la mort.

Les Eglises sont le corps de I’apdtre, son corps vivant en
Christ, comme [’Eglise universelle est le corps de la Parole de
vérité, I’assemblée divine ! qui incarne et révele 1’alliance de Dieu
et du monde par I’accomplissement de la loi. Elle est, en I’individu
et dans 'univers, [’organe de la révélation en lequel et par lequel
se manifestent la puissance et la sainteté de Dieu. Elle est I’as-
semblée des vivants réunis sous le sceptre de la vérité. Elle est, en
I’homme, la beauté harmonieuse de la vie promise a la connais-
sance parfaite.

La vision de I’ap6tre Jean établit la communion du destin de
tous et de chacun dans la présence totale du Seigneur, communion
dans I’ceuvre unique « a cause de la parole de Dieu et du témoi-
gnage de Jésus », seule raison de son message, seule signification
aussi de la révélation qu’il a recue. La parole de Dieu est le Verbe
de vérité, la lumiere de la vie dont Jésus est le témoin sans second,
éternel, infini, irréprochable.

« Je fus ravi en esprit au jour du Seigneur et j’entendis derricre
moi une voix forte comme le son d’une trompette qui disait : Ce
que tu vois, écris-le dans un livre et envoie-le aux sept Eglises. »

Sans entrer dans les détails, nous avons déja signalé plus haut
qu’on peut distinguer deux sortes d’extases : premi¢rement, 1’exta-
se pure, n’ayant d’autre fin que 1’illumination de 1’dme qui la re-
coit et son identification avec 1’invisible, 1’existence parfaite dans

! Eglise vient du mot grec éxxAoio qui signifie : assemblée par convocation.



68 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

la conception bienheureuse et indivisée du Soi immortel. Deuxie-
mement, 1’extase que 1’on pourrait qualifier de « pédagogique »,
parce qu’elle instruit et dicte avec précision ce qui doit étre
entendu par les hommes, tracant le chemin par lequel passe la
conscience individuelle pour trouver son origine et connaitre sa
nature, pour s’accomplir dans la certitude et la joie de son étre .'
En fait, les deux sortes d’extases ne different pas beaucoup
I’une de I’autre et leur influence, sur la destinée de 1’individu et de
I’humanité, est semblable en ce sens que toutes deux, en éclairant
de la grace supraconsciente et de la sagesse divine la conscience
différenciée, purifient, régénerent et fécondent de I’Esprit Saint les
nations dans leur ensemble, I’univers vivant de la création, 1’as-
semblée des ames, c’est-a-dire la totalité de I’homme. Cependant,
si la premiere garde le sceau du mystere surnaturel, le silence du
contact ineffable entre la perception humaine et I’Absolu, la
seconde s’exprime, a l’intérieur de la vision, avec une netteté
partiellement intelligible au mental ; elle s’articule dans le langage
d’ici-bas auquel elle emprunte ses modes et ses images ; elle se
revét de vie matérielle, d’une « voix forte comme le son d’une
trompette », qui résonne avec intensité dans le secret de I’intel-
ligence subjuguée. L’énergie révélatrice de la vision terrasse Jean,
le saisit et le maintient rivé dans le ravissement, attentif a ce qui se
passe dans la contemplation de son ame. La vision est intérieure.
Quiconque y elit assisté n’aurait pas observé autre chose que
I’apbtre immobile, absent du monde, absorbé dans I’intensité de la
vie qui se manifestait en lui. L’extase peut n’avoir duré que
quelques secondes ou quelques minutes. Il n’en faut pas davantage
pour que D’Esprit de vérité, créateur et illuminateur de toutes
choses, suscite des univers et des siecles de devenir. Elle peut
aussi étre intermittente et s’étendre sur plusieurs mois, plusieurs
années, plusieurs existences humaines. Elle fait sombrer le temps
dans I’immensité de 1’infini, dilate I’espace et s’établit dans la
vastitude. Les dimensions de la pensée sont celles de 1’éternité, de
I’insondable, de l’immortelle plénitude ou fleurit le pouvoir

! Plus haut, les termes étaient inversés !



LE MESSAGE DIVIN 69

inépuisable de I’Etre. La puissance de la voix qui retentit dans la
conscience divinement captée par la présence de I’Esprit est le
souffle révélateur indomptable, la joie créatrice originelle qui éle-
ve la créature au-dessus d’elle-méme et I’enfante a la connaissance
transcendante de I’inconditionné.



VI

Les sept chandeliers

«Je me retournai pour connaitre quelle était la voix qui me
parlait. » (v. 12)

En effet, la conscience, frappée par ’appel intime de la
lumiére, se « retourne », elle se « convertit » au sens profond et
exact du terme '. Elle se détourne de sa compréhension habituelle,
physique et mentale de la vie, pour découvrir I’intelligence inté-
rieure, plus vaste et plus totale, que recele sa conscience supé-
rieure éclairée par I’Esprit. « Qui était la voix ? » Elle est la voix
du Verbe de vérité, de la supraconscience infinie et parfaite qui
anime tout étre ; la voix de Celui qui révele I’inconnu parce qu’il
est lui-méme 1’ Absolu, le Véritable, I’Impérissable, qu’aucun nom
ne peut contenir et que toute adoration sincere désigne ; Celui
qu’on nomme le Seigneur, Jésus, I’Eternel, le Dieu des armées, le
Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob qui a fait sortir son peuple du
pays d’Egypte, et qui s’est défini lui-méme dans la révélation :
« Je suis ’alpha et ’oméga, celui qui est, qui était et qui vient, le
Tout-Puissant. » (Apocalypse 1:8) Du sein du buisson ardent, a
Moise qui I’interroge, il répond : « Je suis celui qui suis. » (Exode
3:14) 1l est Celui qui, en réalité, ne porte aucun nom et qui se revét
de tous les noms, de toutes les apparences ; Celui qui est au-dela

' Le verbe latin converto-verti-versum qui a donné : convertir et conversion a
pour premier sens : retourner. Puis : tourner, changer.



LES SEPT CHANDELIERS 71

de toute personne, de toute naissance et qui donne en Soi-méme la
naissance et la vie a toute créature ; Celui qui Est, indépendant de
tout devenir, et qui modele en soi le chemin du devenir, la joie de
la connaissance, la richesse de 1’existence.

De méme que, dans 1’univers physique, affectif et mental, la
révélation divine se pare de vie charnelle, de sentiments et de rai-
sonnements intellectuels, dans 1’extase sa substance est la lumiere,
sa réalité formelle est faite de présences immatérielles parfaite-
ment reconnaissables et distinctes les unes des autres, infiniment
variées, animées d’une intensité consciente prodigieuse. Leur
caractere dominant est la certitude et la paix qu’elles versent dans
I’ame ou elles évoluent, ou elles parlent, ou elles suscitent une
compréhension démesurée. Comme toutes les formes, tous les
noms, elles sont destinées a étre oubliées, a s’effacer de I’intel-
ligence, une fois que celle-ci aura été ressuscitée a la plénitude de
sa nature divine. Elles sont les énergies spirituelles ' qui instruisent
I’homme et ouvrent en lui les chemins de la vérité. Les silhouettes
éblouissantes, parfois aussi fugitives et floues, insistantes ou
graves qui peuplent I’extase et la ponctuent suivant un rythme
indiscutable, saisissant et subjuguant I’intelligence qui 1’éprouve,
dessinent leur message d’or ou de blancheur, de bleu profond ou
de turquoise sur des ciels orangés, radieux comme le matin, ou sur
une absence totale, insondable comme la nuit. Quel que soit leur
aspect, quelle que soit la consistance visuelle du brasier purifica-
teur par lequel I’Esprit se révele a la conscience incarnée et la fige
dans la contemplation ardente de sa réalité matériellement invi-
sible, la certitude, 1’assurance, 1’allégresse qu’il verse dans 1’ame
sont une preuve bien suffisante de son authenticité. En informant,

' Dans I'Inde ces énergies différenciées au sein de la manifestation cosmique,
issues du pouvoir indivisé de 1I’Absolu, se nomment des dieux, dont le nombre est
incalculable et dont chaque nom définit exactement 1’objet de 1’effort qui lui est
particulier. Voir a ce sujet : Quelques aspects d’une Sadhand, de Ma Stiryananda
Lakshmt, Editions Albin Michel, Paris, 1963, Editions Noutte Genton-Sunier,
1998. Les dieux doivent étre dominés et dépassés pour que 1’dme individuelle,
guidée par eux, conquiere la félicité parfaite de I’ineffable. De méme, au cours de
I’évolution mystique, les visions, méme les plus pures, les plus belles, doivent
étre oubliées et surmontées pour que la conscience incarnée parvienne par
I’immolation totale, a la connaissance authentique de I’Esprit.



72 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

il transforme, il enfante I’homme a la béatitude originelle de sa
race. Car ’homme est fils de Dieu, né de la conception de Soi
souveraine et parfaite du Supréme, de Cela qui seul peut dire : « Je
suis. »

« Et aprés m’étre retourné, je vis sept chandeliers d’or et au
milieu des sept chandeliers, quelqu’un qui ressemblait a un fils
d’homme, vétu d’une longue robe et ayant une ceinture d’or sur la
poitrine. » (v. 12-13)

La vision, avec tous ses détails, jaillit du fond de la conscience
illuminée par I’Esprit, semblable a une nouvelle création de Dieu,
contenant toute la puissance premiere de la révélation, exprimant
dans la plénitude de sa présence, de son rayonnement et de sa vie,
I’immensité d’un univers organisé selon la loi infaillible de la
vérité, conforme a la perfection de 1’ Absolu. Elle est une apparen-
ce accessible de la grdce, un visage miséricordieux de [’ éternité.
Elle se revét de I’espace et de la durée nécessaires a sa compré-
hension dans I’intelligence et dans le cceur de celui qui I’appré-
hende, s’incarnant en lui, devenant chair de son corps, vigueur de
sa pensée, ravissement de son ame. Puis elle se retire et la contem-
plation devient 1’ceuvre par laquelle et en laquelle le monde et
I’humanité participent de la sagesse rédemptrice de Dieu. La
vision mystique, l’extase joue, sur le plan de la perception supé-
rieure ou elle se manifeste, le méme réle que I'univers dans I’ exis-
tence humaine. Elle exprime, elle formule et par la-méme elle
enfante la conscience des hommes & un plus haut savoir, a un
devenir plus authentique sur la voie de la plénitude qui conduit a
la connaissance du Divin.

Il est toujours tres difficile d’interpréter avec exactitude le sens
d’une vision surnaturelle, méme si celle-ci présente autant d’élé-
ments connus, comme c’est le cas pour notre texte a cause de la
naissance, de la vie et de la mort du Christ proches encore de la
mémoire de I’apdtre, a cause, aussi, de la tradition des Ecritures
dont il est manifestement imprégné.

L’extase, lorsqu’elle vient sous la forme d’une vision, com-
porte, de par son nom méme, un certain nombre de données et de
faits, de formes qui sont vues, dans la conscience pénétrée par la
jubilation de I’intelligence transcendante, par le rayonnement de la



LES SEPT CHANDELIERS 73

grice ol le contact de I’individuel avec 1’Eternel est devenu sen-
sible et ardent, actif et fécond. (Il en est d’autres, qui se situent au-
dela de toute représentation intérieure et extérieure, méme la plus
subtile, la plus élevée, sans pour cela tomber dans 1’abstrait qui est
une déduction du mental et non une conception de I’Esprit ; qui dit
conception dit plénitude de vie, qui dit déduction dit diminution de
la perception et de I’amour.) Une fois revenu des sommets de la
contemplation immatérielle, le mental tout imprégné de 1’'impul-
sion violente qu’il a connue est fortement tenté de chercher a fixer
les formes qu’il a vues, les paroles qu’il a entendues, parce que
ces formes et ces paroles lui semblent, a juste titre, contenir la
vérité. Le bouleversement causé par I’extase est tel, que plus rien
d’autre n’existe pour celui qui I’a vécue. Il est marqué par elle,
subjugué par elle. Mais cette domination que la révélation exerce
sur lui est tout autre chose qu’un servage, qu’une agitation, que
I’exubérance physique de la joie ou la fébrilité verbale du mental.
Elle est un état de concentration intérieure qui exclut toute dis-
traction de la pensée, toute revendication superflue du corps et du
ceeur. Le mystique vit, penché sur ce qu’il voit dans son dme ou il
cueille, un a un, honnétement, scrupuleusement, les fruits de son
obdissance, de son amour de Dieu et des hommes. 1l sait, du fond
de sa conscience transfigurée par le doigt de Dieu, que ce qu’il a
vu et entendu est vrai et que cela doit étre transmis a I’humanité.
Et, tout en écrivant, il se rend compte que ’intensité de la percep-
tion spirituelle, une et limpide dans la clarté de la vision supra-
mentale, est impossible a exprimer dans le langage de la terre. En
notant ce qu’il a vu et entendu dans le ravissement, il réalise qu’il
trahit la vérité, que celle-ci demeure impénétrable a quiconque n’a
point conquis son acces par la purification intérieure, par le désin-
téressement de 1’amour, par la perfection de 1’ceuvre. L’Esprit qui
parle en lui, tandis qu’il rédige son texte, répete tel un refrain :
«Que celui qui a des oreilles entende ce que I’Esprit dit aux
Eglises. » L’Esprit seul est capable de comprendre 1’Esprit, non la
chair, non I'intellect ni la raison, ni le cceur humain. L’Esprit, par
leur intermédiaire, révele I’Esprit en ’homme et dans ['univers en
les purifiant, en les transfigurant, en les fécondant de sa lumiere.



74 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Voila pourquoi, aussi, a la fin de la prophétie (Apocalypse
22:18-19), I’apotre Jean avertit ses lecteurs présents et futurs : « Si
quelqu’un y ajoute quelque chose, Dieu le frappera des fléaux
décrits dans ce livre, et si quelqu’un retranche quelque chose des
paroles du livre de cette prophétie, Dieu retranchera sa part de
I’arbre de la vie et de la ville sainte décrits dans ce livre. » La
prophétie est exacte : elle a été authentiquement vécue par 1I’Esprit
en celui qui I’a regue, formulée par I’Esprit dans I’intelligence de
celui en qui elle s’est accomplie. Rien ne doit y €tre ajouté, rien ne
doit en étre retranché. Chacune de ses paroles est vraie, rayon-
nante d’une signification dont la plénitude échappe a ’homme et
qu’il ne saurait donc corriger. On songe, en lisant 1’avertissement
qui la termine, a cette affirmation faite par Shri Aurobindo ' au
sujet des Vedas, des Upanishads et d’autres textes sacrés hindous :
« Pas un mot n’est écrit au hasard, pas une expression ne cede a
I’élégance du style ou a la fantaisie imaginative de ’auteur. Tout y
est la transposition véridique et nue de la vision transcendante *. »
Seulement, il s’agit de comprendre ! Et cette compréhension ne
peut étre que spirituelle puisque c’est I’Esprit qui parle. L’Esprit
qui n’anéantit point les activités de la matiere et de la raison mais
qui les pénetre, les anime et les illumine par la clarté de la sagesse
et de la perfection. L’existence physique et mentale vient de
I’Esprit et s’accomplit en lui. Elle se révele en lui selon sa totale
vérité. Seul I’Esprit aime le monde et le destine a la béatitude éter-
nelle. Celui qui vit de I’Esprit connait le monde et ressent pour lui
I’amour impartial du Seigneur. Celui qui contemple 1’Esprit dans
son ame se connait soi-méme et connait Dieu, comme étant une
seule et méme plénitude de la vie. La gloire de ['univers se

' Sage hindou né en 1872, mort en 1950, auteur de : The Secret of the Veda, La
Bhagavad-Gita, traduite et commentée en anglais, et de nombreux autres ouvra-
ges dont 1’un des plus importants est La Vie divine. Apercus et Pensées est un
petit opuscule dont la pénétration est saisissante par la concision précise et la
justesse de sa forme. La traduction francaise de 1I’ceuvre du maitre hindou a paru
principalement aux Editions Albin Michel de Paris et dans son Ashram a Pondi-
chéry.

2 Nous nous excusons de n’avoir pu, dans I’ceuvre trés vaste du Maitre, retrouver
la référence exacte de ce passage remarqué en lisant.



LES SEPT CHANDELIERS 75

manifeste a lui simultanément avec la splendeur inaltérable du
Tres-Haut, comme une méme flamme de I’infini, comme un méme
visage de la sainteté, de la joie et de la miséricorde dans 1’unité de
I’immuable.

Tout est une question de vie intérieure, d’épanouissement, de
révélation, de perception d’ame dans la conscience individuelle et
mortelle. L’Esprit rayonne dans I’étre, embrasant la conscience de
son feu purificateur et ’enfantant, par I’obéissance, I’adoration et
I’extase, a la vision qui ressuscite en elle la paix.

Certes, la tentation est grande de donner de 1’Apocalypse une
interprétation historique. Il n’est besoin a I’homme, pour cela, que
de suivre le penchant naturel de sa pensée qui le rourne vers
I’aspect matériel et mental de la vie, ’attache au moi personnel et
a ses intéréts, le limite a ’existence qui va de la naissance a la
mort et I’empéche d’étre libre et souverain dans la contemplation
de l’invisible, oubliant que le douzieme verset de [’Apocalypse
Iinvite a « se retourner pour connaitre quelle est la voix qui lui
parle » du dedans de lui-méme, de I’intérieur des textes et de la
vie, comme le chant sacré de la plénitude qui I’attire et qui lui
échappe. Car I’histoire est totale a chaque age qui la ponctue,
indivisible et une comme 1’étre. Son discours passe et s’efface
comme les créatures, comme les mondes, comme leurs noms. Ce
qui demeure c’est 'immortalité qui les anime tous, la continuité
merveilleuse qui les engendre, les contient, les porte dans sa crois-
sance infinie ; I’Esprit sans nom ni forme, sans naissance, sans
devenir, qui se revét de tout ce qu’il crée et sanctifie de sa lumiere,
afin que sa splendeur éclate et que sa bénédiction soit a tous.

Toute prédiction ou instruction spirituelle recue dans 1’extase
est vraie sur les divers plans de la création, simultanément. C’est
une erreur grave de 1’enfermer dans une interprétation strictement
historique, concrete, théologique ou morale, subordonnée a la
compréhension relative et dualiste, dominée par la différenciation
de I’Etre unique, imparfaite, incompléte de par sa nature elle-
méme. Car toute prophétie authentique vient de I’Esprit supra-
conscient ; elle est libre des frontieres de I’espace et du temps. Sa
signification est dans la permanence et la plénitude de la vérité
éternelle, et c’est de la qu’il faut partir pour la comprendre, pour



76 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

saisir sa lumiere impérissable qui est au coeur des événements,
dans leur articulation intime et immortelle et non dans leurs appa-
rences fugaces. La fin du monde, le Jugement dernier, le Christ
venant dans sa gloire sont des sommets de |’expérience mystique.
Ils sont les jalons du détachement ascétique et de la révélation
spirituelle. La fin du monde est la fin de 1’asservissement a la
conscience mentale centrée sur le moi personnel, limitée a
I’existence terrestre et déterminée par la perception des dualités.
C’est le renoncement spirituel a I’attrait du monde, non pour le
renier ou pour le hair, mais pour le connaitre dans la trans-
cendance radieuse de sa genese et de sa signification divines.
Le Jugement dernier est 1'ultime choix par lequel I'intelligence
individuelle incarnée dans ’univers visible, se détache du relatif et
pénétre, par I’immolation définitive de 1’ego ', dans la connais-
sance bienheureuse et dans I’immortalité de 1’Absolu. Ce Juge-
ment est opéré en elle par Dieu qui I’'immerge dans la lumiére
parfaite de son Etre: le Verbe de vérité. Il est le terme de la
longue purification accomplie par 1’obéissance, la piété, la persé-
vérance et la conquéte progressive de la vision supramentale qui
sont I’objet des descriptions minutieuses de I’Apocalypse, ol rien
n’est laissé au hasard, ou pas un détail du chemin mystique de
I’ame sur la terre n’est omis. « Le Christ venant dans sa gloire »
est la plénitude divine retrouvée dans [’incarnation. La conscience
régénérée par I’immolation de soi et la résurrection a la connais-
sance de I'infini contemple, dans le secret de sa vie et de sa joie
totales, la réalité inconditionnée de I’Eternel. Elle a conquis la
sagesse qui est la béatitude et I'immortalité. Elle a éprouvé en
elle-méme 1’éblouissante authenticité de Celui qui dit : « Je suis. »
Elle vit ici-bas, la grace de Celui qui affirme : « Moi et le Pere
nous sommes un >. »

Le fait de voir dans une prophétie des détails correspondant
exactement a des événements et a des circonstances actuelles et
d’en conclure que les conséquences matérielles annoncées sont par
suite imminentes (comme la fin du monde par exemple, périodi-
quement prévue par quelques exaltés ou par des commentateurs

! = moi personnel.
? Jean 10:30.



LES SEPT CHANDELIERS 77

peu scrupuleux et vite satisfaits des preuves faciles qu’ils rencon-
trent) est un enfantillage. De telles explications sont le fruit de
I’angoisse physique et mentale de I’homme, non de sa maitrise se-
reine des événements et de soi-méme par la force spirituelle qui
I’habite. Elles sont une infidélité aux textes de la révélation et a la
loi divine incarnée dans I’existence visible.

La relation qui existe entre le devenir historique du cosmos et
la révélation de I’Esprit est constante et continue. La manifes-
tation de la conscience différenciée prisonniere des dualités mais
cependant symbole et expression de la vérité une, lumineuse et
immortelle, ne s’écarte jamais de la vision supréme qui la congoit,
la connait et la révele a elle-méme. Les égarements, les erreurs, les
infidélités de I’égoisme et de 1’orgueil se perpétuent et se répetent
dans la vie des hommes, et la puissance régénératrice de 1I’Esprit a
leur égard est immuable aussi. Les noms changent, les siecles pas-
sent, mais le méme probleme est posé avec la méme ampleur et la
méme intensité dans le cceur et 1’intelligence de chaque individu,
dans I’existence de chaque nation et de chaque 4ge. Sa solution ne
se trouve ni dans I’espace, ni dans le temps, ni dans les événe-
ments visibles qui jalonnent le destin du monde. Elle se rencontre
dans ’'insondable profondeur de 1’ame, dans la lumiere éternelle
de son authenticité parfaite, lorsqu’en elle tout s’est tu, qui n’était
pas le chant bienheureux du Verbe unique.

La fin du monde est la transfiguration spirituelle de la vie qui
détourne la conscience de 1’homme de 1’apparence matérielle,
pour D’orienter vers son épanouissement dans la perfection et la
plénitude de I’Esprit de vérité qui 1’habite. Dieu n’a point enfanté
I’univers pour I’anéantir mais pour 1’accomplir, selon sa loi irré-
prochable, dans la gloire et la paix de sa lumiere. Il I’a créé en
Jésus-Christ ; il I’établit éternellement en Jésus-Christ et il le des-
tine a I'immortalité en Jésus-Christ, c’est-a-dire en sa propre con-
ception de Soi, parfaite, radieuse et immuable.

« Je me retournai pour connaitre quelle était la voix qui me
parlait. Et aprés m’étre retourné, je vis sept chandeliers d’or et au
milieu des sept chandeliers, quelqu’un qui ressemblait a un fils



78 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

d’homme, vétu d’une longue robe et ayant une ceinture d’or sur la
poitrine. Sa téte et ses cheveux étaient blancs comme de la laine
blanche, comme de la neige ; ses yeux étaient comme une flamme
de feu ; ses pieds étaient semblables a de 1’airain ardent, comme
s’il elit é&té embrasé dans une fournaise ; et sa voix €tait comme le
bruit de grandes eaux. Il avait dans sa main droite sept étoiles. De
sa bouche sortait une épée aigué€ a deux tranchants et son visage
était comme le soleil lorsqu’il brille dans sa force. » (Apocalypse
1:12-16.)

La conscience de I’homme, réveillée par ’appel de 1I’Esprit qui
retentit en elle, se retourne. Elle se détourne du visible, du ma-
tériel, du raisonnement mental qui appartiennent a la terre, pour
tendre son attention vers les hauteurs oli I’Ame qui 1’anime révéle
sa nature et la vérité de toutes choses. Et elle voir « sept chande-
liers d’or et, au milieu des sept chandeliers, quelqu’un qui ressem-
blait a un fils d’homme, vétu d’une longue robe et ayant une
ceinture d’or sur sa poitrine. »

L’extase est une rencontre entre 1’humain et le Divin, une inter-
pénétration de la nature imparfaite de I’homme, de sa science et de
la sagesse infinie dont la lumicre descend dans I’incarnation. Elle
résulte d’une part du degré de maturité spirituelle atteint par 1’ame
individuelle et d’autre part de la décision supraconsciente, de
I’acte créateur authentique qui détermine chaque mouvement de la
vie. Elle comporte une grande part de 1’imagerie symbolique de
I’univers, transformée par la puissance révélatrice qui 1’absorbe
dans sa clarté et en dévoile la signification immatérielle. L’appa-
rence est ici le contour de 1’idée, la ferveur de la contemplation, le
jeu concret de la flamme dont a besoin le mental pour ne pas
s’égarer dans I’inconsistance immaculée du Verbe transcendant.
La vision intérieure est intensité de conscience, fécondité de 1’in-
telligence, attention des facultés spirituelles ranimées en 1’homme
par la grice de I’appel divin. Elle emporte 1’adhésion soudaine et
totale de I’étre qu’elle précipite dans le brasier de sa bénédiction.
Elle annule en lui toute autre tentative, tout autre dessein, captant
ses énergies unies dans un méme vouloir, dirigeant ses élans vers
Peffort d’'une méme réalisation. Le corps s’immobilise et s’aban-



LES SEPT CHANDELIERS 79

N N

donne a une force qui le domine et le faconne a sa mesure. La
pensée golite la joie de la lumiére qui I’inonde et dont elle savoure
a longs traits la vibration révélatrice. L’ame s’accomplit dans la
félicité d’une présence ineffable dont la certitude étanche la soif
de sa nostalgie. L’homme, de toute sa personne, renait a la mer-
veilleuse destinée d’une création nouvelle dont la richesse et la
gloire lui échappent encore, mais dont il pressent I’insondable
transfiguration et la victoire qu’elle détermine en lui-méme et dans
le monde.

L’homme est créature du Divin. Tout en lui manifeste Dieu,
révele Dieu. Le seul but, le seul objet de la connaissance, c’est-a-
dire de la révélation intérieure qui est la science authentique com-
prenant toutes les autres, est Dieu. L’homme est destiné, par tout
ce qu’il vit et tout ce qu’il comporte, a déchiffrer cette « image de
Dieu » ' qu’il est, a en découvrir le sens, la profondeur, la réalité.
Du palier conscient ou il se trouve au moment de 1’extase, il saisit
un aspect du Divin, il regoit un enseignement surgi du tréfonds de
son étre, conditionné par les éléments vivants de sa piété actuelle,
de sa pensée, de sa foi, de sa perception spirituelle, des représen-
tations qu’il se fait de I’Au-Dela. Et cet enseignement qui jaillit
des circonstances éphémeres autant que de I’immuable s’incarne
en lui avec les caractéristiques instables de sa nature individuelle
et les données immortelles, constantes et illimitées que ces der-
nieres recouvrent. Le contenu de la vision est humain, terrestre,
périssable, mais la lumiere supraconsciente qui 1’enveloppe, le
dévoile et le pénetre de ses rayons, lui confére la gloire et I’au-
thenticité de I’ Absolu, verse en lui I'immortalité de la sagesse et la
miséricorde de I’amour par lesquelles 1’existence mortelle ressus-
cite a la béatitude de I’infini.

L’extase est une illumination intérieure, immatérielle. On peut
comparer ce qui s’y passe a une chambre plongée dans I’obscurité
et soudain éclairée par une forte lumiere. Les objets qu’elle con-
tient et qu’elle contenait bien avant que la lampe ne les fasse
émerger de 'ombre ou ils étaient comme n’existant pas, ont

" Genése 1:27 : « Dieu créa I’homme 2 son image, il le créa a I’'image de Dieu. »



80 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

chacun leur place, leur signification, leur utilité. L’ceil les recon-
nait, I’intelligence les identifie et leur confére leurs particularités,
le cceur les anime de souvenirs et d’espérances intimes. Si la lu-
micre qui les éclaire est celle de I’Esprit, leur valeur et leur desti-
nation changent ; ils perdent sur le plan terrestre ce qu’ils gagnent
dans la compréhension surnaturelle. Ils sont transfigurés et ils
transfigurent en méme temps celui qui les voit. Lorsque la lumiére
de I’Esprit qui les éveille a la conscience devient si intense qu’elle
les noie dans sa blancheur éblouissante, elle les rend immatériels
et méme, finit par les effacer. Elle les imprégne d’une autre vie,
d’une autre réalité, les identifie les uns aux autres, les revétant tous
de la méme nature : le rayonnement ' enfantant la pensée qui le
capte a la félicité de la sagesse supréme. Ainsi le contour, I’exté-
rieur, I’apparence palpable et visible, s’illumine de Ce qui est au-
dedans. Et c’est finalement Cela, I’Esprit de vie et de vérité par-
faites qui subsiste seul, dans la contemplation transcendante de
I’ame ressuscitée a la radieuse et sainte plénitude de son étre.

' « Le rayonnement, qui est la forme la plus bénie, est ce que de toi je percois. »
Isha Upanishad, verset 16. Shri Aurobindo, Trois Upanishads, p. 18, Editions
Albin Michel, 1949.



VII

Les sept plans de la conscience incarnée
dans le monde et en I’homme

Des le début de la vision rapportée dans I’Apocalypse, nous
assistons a ce phénomene de transfiguration, de spiritualisation qui
est la caractéristique méme de la perception supramentale nommée
extase. Les « sept chandeliers d’or » sont la réminiscence spiritu-
elle et matérielle du chandelier & sept branches congu par 1’Eternel
pour I’édification de son tabernacle. La description compléte de ce
chandelier donnée a Moise également dans 1’extase, se trouve au
livre de I’Exode 25:31-40. Elle commence ainsi: « Tu feras un
chandelier d’or pur ; ce chandelier sera fait d’or battu ; son pied,
sa tige, ses calices, ses pommes et ses fleurs seront d’une méme
piéce. » 1l est I'un des symboles de 1’alliance conclue par 1’Eternel
avec son peuple, gardien de la loi, t¢moin de la promesse divine
faite a Israél.

Dans la vision de 1’Apocalypse, les sept chandeliers d’or ré-
velent un autre sens qui est comme le prolongement du premier et
qui est d’ailleurs contenu en lui. Ils sont la représentation parfaite
de la différenciation par laquelle la Conscience absolue et res-
plendissante s’incarne dans le cosmos et en I’homme. La cons-
cience est lumiere et elle donne la lumiere comme le chandelier.
Elle est indivisible et parfaite, inaltérable aussi, comme le chande-
lier a sept branches du tabernacle qui est « fait d’or pur». La
conscience unique et supréme est Dieu, 1’Eternel, le Verbe de
vérité. En se manifestant dans 1’'univers qui émane d’elle, elle



82 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

apparait sous I’aspect de la division ou se différencie sa lumiére
insondable, infinie et immuable. Les sept branches du chandelier
sont donc les sept plans de la conscience divine incarnée, les sept
centres de I’intelligence et de la vie, les sept étapes de la purifi-
cation rédemptrice et de la résurrection a la plénitude de I’immor-
talité, dans leur unité diversifiée et inaltérable : « d’or battu...
d’une méme piece. »

1. La conscience physique ou instinct, entierement et passivement
soumise a la loi transcendante matérialisée en elle.

2. La conscience vitale ou énergie créatrice également subordon-
née a la volonté unique du créateur.

3. La conscience mentale ou « image de Dieu », sicge de la diffé-
renciation.

4. La conscience affective, centre de 1’adoration et principe de la
perception intuitive qui conduit a la vision supramentale.

5. La conscience supramentale ou intuition mystique, début de la
vision lumineuse surnaturelle en I’homme. C’est la que com-
mence en lui le regne du Verbe de vérité, une fois que 1’agita-
tion du langage mental dominé par les dualités s’est apaisé.

6. La conscience spirituelle rayonnante et régénératrice qui en-
fante le moi individuel a la perfection de sa nature supracons-
ciente.

7. La supraconscience éternelle et infinie, silence de la béatitude
dans I’authenticité parfaite de 1’ Absolu.

Ces sept faces de la conscience unique incarnée dans 1’univers
et en ’homme sont égales, inséparables et simultanées. Nulle n’est
au-dessus de 'autre. Ensemble elles constituent I’intégrité de la
manifestation divine dans le cosmos, les sept flammes de 1’intelli-
gence parfaite ou « les sept esprits de Dieu », la connaissance ulti-
me de 1’Etre.

On peut exprimer d’une autre maniere encore les sept visages
de la lumiere supraconsciente exprimée et concrétisée dans le
monde.

« La matiere est un état de conscience limité par I’opacité et la
lourdeur, 1’épanouissement pesant de 1’Existence durcie en Sa
substance. Le principe d’existence est en elle.



LES SEPT PLANS DE LA CONSCIENCE 83

» La plante est un état de conscience limité a la croissance
exacte, a I’éclosion naturelle de ce qui prend forme dans 1’uni-
vers. Le principe de vie est en elle.

» L’animal est un état de conscience limité par I’instinct juste
mais borné de I’Existence divine fragmentée en aspects mentaux
distincts les uns des autres. Le principe d’intelligence est en lui.

» L’homme est un état de conscience limité par la vision
mentale de I’Existence divine. Le principe de la connaissance et de
I’amour est en lui.

» Le dieu est un état de conscience limité par la formule dans la
vision de la Connaissance. Le principe de I’indifférencié est en lui.

» L’Eternel est le supréme aspect, le seuil au-dela duquel il
n’est plus nom ni forme, ol tout est dans le jeu créateur de la
Perfection.' »

Dans le récit de 1’Ancien Testament, I’indissoluble unité de
I’Etre manifesté dans le dédoublement de Soi qu’est 1’univers
visible se trouve admirablement décrite au passage souligné plus
haut : « son pied, sa tige, ses calices, ses pommes et ses fleurs se-
ront d’une méme piece. » Ici, cette unité transcendante absolue est
personnifiée par « quelqu’un qui ressemblait a un fils d’homme »
et qui est indéniablement le Christ 2, le Fils de la lumiére inalté-
rable, principe et corps de la création, vie en qui se concentrent
toute la présence divine et toute la révélation, tout 1I’amour, toute
la connaissance et la béatitude concrétisés dans le cosmos, promis
a ’homme et, avec lui, a tout ce qui est, gravés dans le processus
de I’existence terrestre et de I’intelligence différenciée par la loi
indestructible qui les régit.

Les sept chandeliers ou les sept branches du chandelier sont
donc I’'image des sept plans de la conscience incarnée, de la créa-
tion, les sept étapes de I’accomplissement, les sept illuminations
par lesquelles se dévoile la lumiere supréme dans la perception

' Quelques aspects d’une Sadhand de Ma Stryananda Lakshmi, Editions Albin
Michel, Paris, 1963, Editions Noutte Genton-Sunier, 1998.

% Apocalypse 2:18 : « Voici ce que dit le Fils de Dieu, celui qui a les yeux comme
une flamme de feu, et dont les pieds sont semblables a de l’airain ardent. »
Rappel des versets 14-15 du chapitre 1.



84 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

relative des dualités. Chacun d’eux est un centre d’intensité dont
I’épanouissement total permet la naissance a une vision supérieu-
re, a une compréhension plus vaste, plus vraie et plus pure de ce
qui est, en soi-mé&me et dans ['univers. Il est un palier de la sages-
se : découverte de soi par le travail du monde et du monde par
I’effort accompli en soi, et qui, tous les deux, sont I’ceuvre unique
et irrépréhensible du Seigneur '. (Euvre apocalyptique, c’est-a-dire
révélatrice par sa vertu de purification, d’intelligence et d’in-
carnation parfaites. La conscience est lumiére et la lumiere est
une, vie et félicité immortelles, indissolublement. Les sept chan-
deliers d’or sont la sainteté rayonnante du Fils qui les contient
dans sa présence, qui les anime de sa gloire, de sa sainteté, de son
amour.

L’or, la blancheur, la flamme, le feu sont des éléments cons-
tants de la vie extatique. IIs sont le visage de la révélation dont la
nature essentielle est la lumiére qui éclaire la conscience incarnée,
I’énergie fulgurante qui la purifie, la transforme et I’enfante a
I’ceuvre rédemptrice de la connaissance spirituelle. L’or est la
couleur mystique par excellence et les peintres primitifs du chris-
tianisme le savaient. Ce n’est pas au hasard qu’ils I’ont abon-
damment utilisé dans leurs tableaux. A cette époque, la vie des
saints ensemencait la terre, elle était commune a tous, enseignant a
chaque métier le role divin de ses travaux. A 1’heure actuelle enco-
re, le visiteur des musées, dont 1’dme est attentive aux résonances
intérieures des coloris et des dessins, peut étre violemment saisi
non seulement par la beauté de certaines toiles maitresses, mais
bien plus encore par le message incontestable qu’elles recelent,
par I’Esprit qui s’en dégage et dont la puissance s’infiltre en lui
comme un souffle rénovateur.

L’apotre reprend : « Et aprés m’étre retourné, je vis... » Il a
conscience de la conversion qui s’est opérée dans son intelligen-
ce, de la direction nouvelle imposée & son attention. Son regard
s’est tourné en dedans. Cessant d’étre absorbé par 1’apparence
matérielle du monde, de son corps et de ses activités humaines,
P’apdtre est rentré en lui-méme et c’est 1a qu’il rencontre Dieu.

' Les sept étapes de la lumiére révélée en I’homme seront abondamment et plus
d’une fois reprises, suivant les nécessités du texte.



LES SEPT PLANS DE LA CONSCIENCE 85

Il retrouve le Christ que la mort avait enlevé a ses yeux. Et c’est,
cette fois-ci, le Christ immortel en sa plénitude glorieuse qu’il
contemple, Celui qui est sa vie et celle de tous les hommes. Dans
le silence bienheureux de son ame, il voit la lumieére du Seigneur
qui lui révele la nature du cosmos, sa vérité et la toute-puissance
du Divin.

La vision de I’extase n’est jamais statique. Elle est une présen-
ce vivante qui crée ce qu’elle dévoile dans la pensée de celui qui la
recoit. La lumiere qu’elle déploie a son si¢ge dans la supra-
conscience unique et indivisible ou elle retourne quand s’acheve le
ravissement. Et cette supraconscience est en I’homme, qui ne s’en
rend compte cependant qu’en ces occasions rares jusqu’au mo-
ment ou, 1’ccuvre de 1I’immolation étant achevée en lui, il s’ac-
complit, lui aussi, dans le rayonnement immaculé de 1’Esprit.

Sur le plan de la dévotion et de la réalisation mystique, 1’appa-
rition, au début de ’extase, de « quelqu’un qui ressemblait a un
fils d’homme » n’a rien de surprenant. Jean vit dans le souvenir de
son Maitre, de sa Parole, de sa vie, de sa mort, de sa résurrection,
de son ascension. Jésus est le centre de sa joie et de son espoir.
Tout ce que le disciple souhaite, dans I’intensité spirituelle de son
amour, c’est d’étre réuni a Celui qui est ’authenticité de son
intelligence, la signification de son labeur. Il est donc naturel qu’il
le voie au seuil de la vision, lorsque jaillit dans son ame subjuguée
par les énergies de I’Esprit, le premier éclat du jour surnaturel.
1l faut cependant se souvenir fermement d’une chose : c’est que le
Christ qu’il voit, a cet instant précis de sa croissance intime, n’est
pas celui dont il a gardé le souvenir. C’est le Maitre de ['univers
qui, en lui découvrant le mystéere méme de la création et le destin
du cosmos, I’amene peu a peu a contempler I’éblouissante réalité
de sa nature transcendante. L’Apocalypse est la naissance d’une
conscience individuelle incarnée a la connaissance de I’Absolu, a
la résurrection dans ’immortalité. Et le monde y est convié avec
elle, a travers elle. Ce que la révélation dévoile est nouveau et
imprévisible pour le mental humain, puisque cela résulte de
la purification de ce mental et de sa perception dualiste, de
Uimmolation du moi personnel qui en est la base. L’homme doit
s’élever a la réalité de la révélation pour la comprendre,



86 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

étre transformé et transfiguré par elle pour en connaitre la valeur
et la clarté. Il la recoit et il est régénéré par elle. Il meurt a ce qui
le sépare d’elle et se fortifie en ce qui I’accomplit lentement dans
sa plénitude, oubliant sa nature terrestre, sa condition imparfaite,
ressuscitant a la gloire originelle de I’Etre dont il découvre la
sainteté.

«Quelqu’un qui ressemblait a un fils d’homme. » Telle est
I’honnéteté parfaite du saint qui ne travestit point son expérience,
qui ne I'interpréte point, mais qui la donne, conforme a elle-méme.
Au début de I’Apocalypse, il a noté: « Révélation de Jésus-
Christ », puis il a parlé de « I’envoi de son ange », enfin : « Je suis
I’alpha et I’'oméga, dit le Seigneur-Dieu. » Dans 'unité essentielle
de toute vision spirituelle, il ne peut s’agir de plusieurs person-
nages différents. Il s’agit de I’Eternel, indivisible et immuable.
Celui que voit et qu’entend 1’apdtre, au milieu des chandeliers de
I’alliance divine avec 1’univers, est « Celui qui est, qui était et qui
sera », «le premier-né de toute la création », un avec le Pere,
I’unique, le sacré, I’inaltérable. Son aspect de créature mortelle a
disparu. Il a une apparence d’homme qui, une fois révélée dans la
puissance du message qu’elle incarne, s’évanouit pour ne plus
revenir.

Ces seuls détails sont déja gonflés d’un enseignement prodi-
gieux. Ils situent la nature de la vision dans I’échelle consciente et
ils en donnent la teneur exacte, éphémere sur le plan de la repré-
sentation du Divin, constante et éternelle en la lumiére trans-
cendante de la Supraconscience qui la suscite.

Que de saints, depuis 1’apdtre Jean, ont vu le Christ ! et jamais
de la méme maniere. C’est du fond de leur foi, de leur amour, de
leur nostalgie souvent douloureuse, de leur obstination a pour-
suivre la route de la fidélité spirituelle que I’apparition surgit, en
harmonie avec la maturité de leur ame et les capacités de leur
intelligence, adaptée tout aussi bien a ’attente précise du temps
individuel et universel ou elle se manifeste '. La révélation unique

' Le probléme de la genése de 1’extase, résultant a la fois de la situation indivi-
duelle de la conscience incarnée et de 1’irruption en elle de I’Esprit immuable et
parfait a été longuement traité dans un autre livre : Le Yoga de la Princesse
Kuntt, Editions de la Baconniére, 1996.



LES SEPT PLANS DE LA CONSCIENCE 87

et indivisible est illimitée, inépuisable en ’infinie richesse de ses
possibilités et de ses aspects. Elle est comme la luxuriance infati-
gable de la terre, sa force créatrice jamais tarie ; comme la joie de
la pensée et la ténacité du coeur dont I’énergie renait incalcula-
blement.



VIII

Le centre divin

Le centre d’intensité de la vision est le Christ « vétu d’une
longue robe, et ayant une ceinture d’or sur la poitrine. Sa téte et
ses cheveux étaient blancs comme de la laine blanche, comme de
la neige ; ses yeux étaient comme une flamme de feu ; ses pieds
étaient semblables a de 1’airain ardent, comme s’il elit é&té embrasé
dans une fournaise ; et sa voix était comme le bruit de grandes
eaux. Il avait dans sa main droite sept étoiles. »

L’ame, transportée sur les sommets de la vie supramentale voit,
et ce qu’elle voit est un firmament ouvert, éblouissant, ou domi-
nent 1’or et la blancheur, le feu d’une incandescence surnaturelle.
Ces éléments, avec quelques autres, constituent ce qu’on pourrait
appeler les constantes de 1’extase. Quelle est leur signification ?
La conquéte de la connaissance intérieure est, par définition, la
découverte de la nature authentique de I’intelligence qui est
lumiere. Aussi lorsque, au cours de son ascension spirituelle, le
mystique parvient sur le seuil des réalisations supérieures, ses pre-
micres expériences sont-elles des apparitions radieuses, souvent
lointaines, floues, dont il distingue mal le contour et le sens, mais
qui I’emplissent d’un ravissement ineffable. Ces apparitions, loin
d’étre illusoires lorsqu’elles sont une réponse a la piété sincere et
I’ascese désintéressée, a un amour réel de la vérité, sont les con-
quétes de la perception différenciée dans un domaine qui, jusque-
1a, lui était demeuré fermé.



LE CENTRE DIVIN 89

Elle a conquis une vue nouvelle ', intérieure, immatérielle,
lumineuse, la vue de I’Esprit qui pénétre le secret de la vie, qui
perce le mystere transcendant de I’Etre. C’est un pays inconnu qui
se dévoile au regard émerveillé de la conscience incarnée, le pays
de la clarté supramentale, de la béatitude de 1’dme, de la certitude
mystique et de I’amour, ot les formes ont moins d’importance que
le rayonnement qu’elles dégagent, que l’intelligence spirituelle
dont elles éveillent I’activité radieuse en celui qui les pergoit.
L’homme s’y aventurera désormais longuement, lentement, com-
me dans une région encore vierge ou les chemins sont a peine tra-
cés, ou les relais sont indistincts, mais ou l’existence s’organise,
pas a pas, sous I'influence révélatrice de la vision, de cet organe
infaillible lorsqu’il est subordonné a la volonté souveraine du
Seigneur.

Plus loin nous verrons, a plus d’une reprise, que la « robe » est
I’apanage des élus. « Cependant tu as a Sardes quelques hommes
qui n’ont pas souillé leurs vétements ; ils marcheront avec moi en
vétements blancs, parce qu’ils en sont dignes. Celui qui vaincra
sera revétu ainsi de vétements blancs ; je n’effacerai point son
nom du livre de vie et je confesserai son nom devant mon Pére et
devant ses anges. » (3:4-5) Elle est le vétement qui n’a pas été
souillé, commun au Seigneur et aux saints. Nous verrons aussi que
ce vétement est I’incarnation dont s’enveloppe I’Ame dans 1’exis-
tence visible, les plans du physique, du mental, de I’affectif et de
tout ce qui constitue sa destinée humaine dans le monde. « La
ceinture d’or sur la poitrine » est I’appartenance a la lumicre, le
signe de I’héritage divin, de la filiation glorieuse qui rattache la
création a son Créateur, a la supraconscience infinie et resplen-
dissante. Ici, sur celui « qui ressemblait a un fils d’homme », la
robe et la ceinture sont les emblémes de 1’incarnation parfaite, de
la conception immaculée de 1’'univers aux sept chandeliers d’or,
aux sept flammes de la connaissance unique.

! Cette vue nouvelle, ou vision indifférenciée de 1’Esprit qui tout connait, est I’ ceil
de la connaissance que la tradition hindoue accorde aux dieux et aux sages, sym-
boliquement représenté par le tilak dessiné entre les deux sourcils. Il est unique
parce qu’il saisit I’indivisibilité de I’existence et du Divin-Absolu, par opposition
aux deux yeux du corps qui discernent le relatif, ’aspect duel de 1’univers et du
Créateur.



90 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

«Sa téte et ses cheveux étaient blancs comme de la laine
blanche, comme de la neige. » Blancs, c’est-a-dire : éblouissants,
reflétant, portant en eux le rayonnement de la vérité immortelle.
La téte est le centre matériel de la vision supramentale, le symbole
de I’intelligence spirituelle et de la vie. Au sommet de la téte se
situe le septieme centre, I’'ultime degré de la conscience ou s’ac-
complit la fusion indifférenciée avec I’Absolu. « Sa téte et ses
cheveux étaient blancs comme de la laine blanche, comme de la
neige », ils brillent dans la plénitude de I’illumination supréme,
dans la pureté immaculée de la sagesse et de la sainteté.

« Ses yeux étaient comme des flammes de feu.» Les yeux
que brlle la lumiere ardente de I’extase, qu’anime la lucidité de
I’Esprit. Les yeux qui sont la clarté supraconsciente de la connais-
sance éternelle, I’existence inaltérable, le regard infaillible du Pere
en I’homme et dans le cosmos. Car toute I’intelligence est en la
créature, toute la perfection et la puissance de 1’accomplissement
divin. Il suffit que I’homme les contemple en lui-méme, obsti-
nément, au lieu de s’abimer dans la tristesse du spectacle de son
imperfection, de son ignorance et de sa faiblesse. La contem-
plation du Seigneur, dans I’intimité émerveillée de 1’ame, est le
chemin de la rédemption et de la résurrection. L’adoration,
I’amour, la recherche en soi-méme et dans le monde de tout ce
qui est grand, généreux, beau, conduisent a la connaissance de
Dieu plus slirement que le constant rappel du péché. Le secret de
la dévotion vraie est la confiance indomptable et sinceére qui, dans
tout événement, la plus humble des existences, reconnait la bonté
du Seigneur et s’en réjouit.

Le regard de flamme de la connaissance supraconsciente nous
contemple au fond de nous-mémes comme le miroir parfait de
notre étre. Il est « ’ange » et il est Dieu. Il nous révele a nous-
mémes, il nous rend compréhensible I'univers entier. Il contient le
passé, il connait ’avenir, il les accomplit dans le présent infini de
sa gloire. L’homme qui, tout en aimant le monde, ses habitants,
ses activités, se détourne de ses attraits pour voir dans son ame,
rencontre la grace qui I’attend depuis 1’origine des siecles. Elle est
I’ceil de feu de la vérité en lequel il se consume et nait a la lumiere
de I'immortalité.



LE CENTRE DIVIN 91

Il y a, dit-on, entre le regard d’un saint et celui d’'un homme
ordinaire autant de différence qu’entre ce dernier et celui d’une
vache. Les yeux qui sont « comme une flamme de feu » portent en
eux la contemplation radieuse de I’infini et ils la transmettent a
ceux qui les voient dans la joie de leur piété.

« Ses pieds étaient semblables a de I’airain ardent, comme s’il
elit été embrasé dans une fournaise. »

Le brasier ardent, la fournaise, qui peuplent si fréquemment
I’extase, représentent la purification indispensable a la conscience
incarnée pour qu’elle puisse parvenir a la vision de la réalité inté-
rieure et transcendante ou se dévoile sa véritable nature et la per-
fection de I’éternité. Et il est de la plus haute importance de cons-
tater qu’ici le Christ, qui est lui-méme [’incarnation intégrale du
Pere, le premier-né de la création, est installé « dans la four-
naise », embrasé par elle. Il est donc non seulement l’incarnation
du monde mais sa purification, le feu du sacrifice qui I’enfante a
la connaissance de I'immortalité. C’est en lui que I'univers posse-
de la vie manifestée dans la différenciation et en lui qu’il accom-
plit le chemin de I'immolation qui le dépouille de ’individuel pour
le ressusciter a la plénitude illimitée de la sainteté.

« Et sa voix était comme le bruit de grandes eaux. » Le bruit de
grandes eaux couvre de sa puissance les rumeurs de la terre. Il est
la force invincible de 1’Esprit qui domine les agitations du mental.
I terrasse la créature et la rend attentive 2 1’Ame qui se révéle au-
dedans d’elle-méme ; il capte l'intelligence et ’emplit du chant
merveilleux de sa révélation.

La voix du Seigneur, dans I’intimité recueillie de la conscience
individuelle, est semblable a un flot qui emporte en sa lumineuse
violence toutes les petitesses, les orgueils, les égoismes, les reven-
dications du moi personnel, les ignorances, les angoisses de sa
perception dualiste imparfaite, ’illusion qui le rend prisonnier de
I’apparence mortelle. Plongée dans sa contemplation immatérielle
et infinie, la conscience humaine est submergée par la clarté de
I’illumination qui I’éleéve vers son ravissement révélateur, vers la
joie créatrice de son pouvoir rédempteur ; elle est subjuguée par
I’appel qui retentit dans la lumiere et I’enfante a une compréhen-



92 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

sion si vaste, si profonde et admirable qu’elle en est anéantie : elle
meurt a elle-mé&me et ne connait plus que la béatitude de 1’abandon
ol son attente et I’ Absolu sont réunis.

La lumiére et la voix ne font qu’un. Elles sont, indissoluble-
ment, la substance de 1’extase qui est vue et entendue en méme
temps. Elles retiennent 1’attention de la pensée soudain rendue a sa
force d’unité, a son appréhension sublime de I’inconditionné. Le
Verbe de vérité est vu et entendu par la conscience purifiée du
ravissement ol l’existence retrouve sa plénitude révélatrice, la
puissance originelle de sa réalité parfaite : « Au Commencement
était la Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était
Dieu... En elle était la Vie et la Vie était la Lumiere des hom-
mes » (Jean 1:1 et 4). Ce que I’ceil spirituel de la connaissance
voit dans 1’éblouissement surnaturel qui ’envahit de sa gréce,
I’intelligence de 1’ame le saisit comme étant le chant sacré de la
vision, la vie de la lumieére, la voix de I’ineffable.

« Il avait dans la main droite sept étoiles. » Plus loin, au verset
vingt, le texte précise : « Les sept étoiles sont les anges des sept
Eglises, et les sept chandeliers sont les sept Eglises. »



IX

Les sept étoiles

Nous avons vu plus haut que les sept chandeliers sont les sept
plans de la conscience unique concrétisée dans I'univers visible de
la différenciation. Les sept étoiles sont le centre immortel de cha-
cun de ces plans, la flamme de 1’Esprit que chacun d’eux recele.
L’étoile est le principe de la lumiere sur chaque degré de 1’incar-
nation, a chaque étape de I’épanouissement intégral qui doit
ramener la créature a sa plénitude parfaite et initiale dans le Verbe
de vérité, c’est-a-dire dans la conception de soi. Car la vérité est la
totale réalisation de 1’Etre. L’étoile est ’intelligence de 1’Ame par-
tout ou elle se manifeste : dans la matiere et le physique ot elle est
la mattrise des données de la nature, 1’harmonie des lois du cos-
mos et du corps ; dans le vital ol elle est la force de l'instinct et
I’exubérance de la vie ; dans le mental ou elle est le pouvoir de
raisonner, de comprendre et de déduire, 1’exactitude révélatrice
des nombres et la conscience des rapports ; dans le coeur ou elle
devient I’intuition divine lorsqu’elle a surmonté la fougueuse
agressivité des sentiments et des passions incontrolées ; sur les
trois degrés de la vision supramentale, de la perception du Verbe
de vérité et de la perfection supraconsciente ou elle reconquiert
progressivement ses facultés essentielles qui sont la transparence
illuminatrice de 1’Esprit transcendant et immuable.

L’étoile est la clarté qui perce les ténebres de la nuit et brille
dans le silence contemplatif de la pensée dépouillée de 1’opulence



94 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

du jour terrestre. Elle est le foyer rayonnant qui guide I’étre du
dedans de lui-méme et le stimule vers 1’allégresse du matin éternel
ou resplendit le soleil de la certitude. Elle est « dans la main droite
du Seigneur », qui est son origine et I’authenticité de sa lumiere.
La flamme de I’Esprit incarnée dans le monde sur les divers
degrés de sa manifestation ne peut étre ni altérée, ni faussée, ni
détruite. Elle est la sainteté de I’immuable dans la matiere, le vital,
le mental, I’affectif, le psychique, le supramental et le spirituel qui
constituent le cosmos dans son ensemble, chacune de ses parties et
chaque homme en particulier. Elle est « le levain ' » de la pate, le
« trésor caché * » de la parabole. Elle vient de la supraconscience
inaltérable, infinie et immortelle dont elle est la semence dans la
vie de 'univers. Peu de textes sacrés expriment avec une force
aussi émouvante ’appartenance de la création tout entiére au Sei-
gneur de la lumiere, de 1’éternité et de I’amour : « Il avait dans sa
main droite sept étoiles. » L existence de I’homme est le brasier de
I’intelligence bienheureuse et parfaite ; son cceur, son entende-
ment, son ame, son esprit et méme son corps sont le faisceau de
la connaissance réuni dans la main du créateur !

Le Verbe de vérité

«De sa bouche sortait une épée aigué, a deux tranchants ; et
son visage était comme le soleil lorsqu’il brille dans sa force. »

La bouche est I’organe du Verbe révélé, surtout lorsqu’il s’agit
d’une vision supramentale. L’éclat exceptionnel des yeux est le
pouvoir de la lumiere éternelle. La bouche profere la Vérité irrécu-
sable de I’Absolu. Et ce Verbe de vérité est une « épée aigué, a
deux tranchants ». La vérité est une, intransigeante, elle ne tergi-
verse point, elle n’épargne point la gauche plutdt que la droite ;
elle frappe, elle transperce et fait jaillir le feu de la sagesse partout
ou elle intervient. Le visage qui I’anime «est comme le soleil
lorsqu’il brille dans sa force.» Il est le symbole de la justice

' Luc 13:21.
> Matthieu 13:44.



LES SEPT ETOILES 95

parfaite de ’ame en son éblouissante pureté, la lucidité inaltérable
de la transcendance. Sur tous les plans de la vie, le glaive de la
Vérité révele, régénere, redresse et agit, sans tréve et sans pitié. Le
texte de I’Apocalypse en donnera une saisissante image au cours
des chapitres ultérieurs. Ici, dans I’intimité de la vision naissante
ou la conscience incarnée tatonne et s’effarouche encore, elle est
la décision, le choix qui détermine la conversion intérieure, le
jugement de la pensée spirituelle réveillée en 1’homme et désor-
mais unique arbitre, unique criteére de sa perception. Celui qui,
dans I’extase, a vu «1’épée a deux tranchants », c’est-a-dire un
aspect révélateur du Verbe de vérité, sait que la vertu du discer-
nement infaillible s’opére en lui, que I’échelle des valeurs est
établie par rapport a I’Esprit, que la sainteté décide, que la supra-
conscience subordonne a sa souveraineté les argumentations infé-
rieures de I’entendement et des acceptions humaines. Le Soleil de
la connaissance 1’attend, la gloire divine de 1’amour et de la misé-
ricorde, la paix de la conception immortelle et radieuse dans la
révélation de Soi et la justification du monde.

Celui « qui ressemblait a un fils d’homme » et qui apparait au
milieu des sept chandeliers n’a pas de traits bien définis. Il ne
ressemble pas au Christ. Il est une révélation de la lumiere et de sa
puissance : « Son visage était comme le soleil lorsqu’il brille dans
sa force. » Dans le processus de 1’expérience mystique il est une
certitude spirituelle. C’est I’Esprit transcendant qui se révele a
I’Esprit incarné, la vision rayonnante de la plénitude et de 1’unité
supraconscientes qui pénétre dans la conscience individuelle limi-
tée a la perception relative, dominée par la division des dualités et
la distinction du moi personnel. Dans 1’éblouissement de la con-
templation intérieure, 1’éclat supréme du Divin et I’intelligence
imparfaite sont face a face, afin que le premier absorbe la seconde
dans sa réalité. « Le visage qui ressemble au soleil lorsqu’il brille
dans sa force » est le rayonnement méme de la lumiére spirituelle,
de la béatitude, de I’immortalité. Sa Parole remplit la conscience
humaine de ses résonances infinies ; elle est la voix authentique a
laquelle nul ne résiste, car rien ne peut s’opposer a la souveraineté
de la vie en son apaisante perfection.



96 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Le chiffre sept, qui se répete des le début de la Prophétie, a sa
signification. Il faut cependant se garder d’y attacher une impor-
tance trop exclusive. Le chiffre sept correspond a une notion de
totalité : quatre représentant plus spécifiquement la matiére et trois
plus spécifiquement I’esprit. Sept serait donc I’existence compléte,
corps et souffle, matie¢re et ame. La tradition philosophique de
I’Orient établit sept échelons pour I’ascension mystique, sept lotus
ou centres de I’étre devant s’épanouir et révéler leur harmonie,
jusqu’a I’éclosion du lotus supréme, au sommet de la téte, de la
fleur a mille pétales qui symbolise I’illumination totale ou 1I’ame
individuelle, mourant a elle-méme et retrouvant son identité avec
Dieu, s’accomplit dans la félicité. De toute évidence, les sept
Eglises, les sept étoiles, plus tard les sept sceaux, les sept anges,
les sept trompettes, etc., sont les aspects différents de la révélation
unique, les flammes de la lumicre indivisible, les sept étapes de
I’intelligence, de 1’ceuvre, de I’accomplissement et de la rédemp-
tion dans I’existence manifestée du Seigneur. Chacun d’eux com-
porte une infinité de variations, de subdivisions, de capacités et
d’énergies gravitant autour d’une donnée essentielle, inconnue
mais pressentie tout au long de la course, et qui n’apparait avec la
puissance « du soleil lorsqu’il brille dans sa force » qu’au terme de
I’ascension spirituelle.

Quand il s’agit de I’Esprit Saint illimité et parfait, toute classi-
fication intellectuelle est un enfantillage qui conduit aux plus
ridicules erreurs. Il n’en est pas moins vrai que les sept principaux
aspects de la vie et de sa réalisation, de sa révélation dans 1’incar-
nation, décelés par les mystiques voici plusieurs millénaires,
demeurent exacts et sont signalés, d’une maniere différente mais
tout aussi définitive, dans I’Apocalypse.

Rayonnant de lumiéere, celui qui apparait au début de la vision
apocalyptique est a la fois le symbole de la création parfaite (les
sept chandeliers et les sept étoiles) ; de I’inaltérable pureté de
I’Etre unique, sur tous les plans ot il se manifeste (la ceinture
d’or, la robe, la blancheur de la téte et des cheveux) ; de la purifi-
cation sacrée par laquelle passe ’incarnation pour retourner a
I’infini (I’embrasement de la fournaise) ; de la connaissance totale



LES SEPT ETOILES 97

(les yeux comme des flammes) ; de la toute-puissance (la voix
semblable au bruit de grandes eaux) ; du discernement spirituel
irréprochable (I’épée a deux tranchants) déterminant en la créature
la victoire sur I’erreur, la souffrance et la mort, c’est-a-dire la
contemplation de la vérité et I’identification bienheureuse avec
elle ; et enfin de la gloire resplendissante en la supraconscience
absolue (le soleil qui brille dans sa force).

« Quand je le vis, je tombai a ses pieds comme mort. Il posa
sur moi sa main droite en disant: Ne crains point ! Je suis le
premier et le dernier, et le vivant. J’étais mort ; et voici, je suis
vivant aux siécles des siecles. Je tiens les clefs de la mort et du
séjour des morts. Ecris donc les choses que tu as vues, et celles qui
sont, et celles qui doivent arriver apres elles. Le mystere des sept
étoiles que tu as vues dans ma main droite et des sept chandeliers
d’or. Les sept étoiles sont les anges des sept Eglises et les sept
chandeliers sont les sept Eglises. »

« Quand je le vis, je tombai a ses pieds comme mort. »

C’est la définition méme de 1’extase, et pas seulement chez les
chrétiens !

L’apétre, subjugué dans sa conscience par 1’apparition de la
lumiere surnaturelle, meurt au monde. Il s’effondre. Ses membres
sont raides. Son sang se fige dans ses veines. Son cceur cesse de
battre. Selon I’expression hindoue trés caractéristique, « ses sens
se sont retirés des objets des sens ». Il est indifférent a ce qui
I’entoure, indifférent a son propre corps, qui subsistera ou périra
conformément 2 la volonté du Seigneur, car son dme vit en Dieu,
abimée dans 1’adoration de I’immaculé ; son attente est comblée.
Il n’a plus d’autre destination, plus d’autre valeur que de refléter la
lumiere, de transmettre la connaissance qui s’est révélée en lui.

Certes, le texte contient une nuance d’effroi, car I’intensité de
I’extase, a ce degré, est en effet une « violence faite a la nature
humaine ' », a ’existence physique et mentale de la créature. Elle
rend a I’Esprit ce qui lui appartient et détourne la conscience

" L’irruption de la lumiére supraconsciente dans Iintelligence mentale, de I’Eter-
nel dans I’étre limité, de I’infini dans la créature mortelle est éprouvée par elle



o8 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

incarnée de I’univers visible et relatif qui lui était accessible, qui
I’occupait principalement jusqu’a cet instant et lui était propre ici-
bas, pour I’orienter vers I’inconnu de I’invisible et ’unir, par la
fusion lumineuse de la vision supraconsciente, a I'immuabilité de
I’Absolu. Un ravissement semblable peut fort bien entrainer la
mort physique du voyant s’il se prolonge au-dela d’une certaine
durée, car il interrompt le fonctionnement des organes, suspend la
respiration, refoulant toute I’énergie vivante de I’étre dans la con-
templation spirituelle de son dme. Mais le Seigneur qui I’accorde
est le maitre de I’extase comme il est le maitre de la vie et de la
mort. C’est lui qui fait jaillir la lumiere supraconsciente des pro-
fondeurs de ’attention intérieure, c’est lui qui la dirige, 1’anime,
lui donne sa signification, sa puissance féconde et qui 1’interrompt
selon sa sagesse. Or, ici, son dessein est de transmettre a 1’apotre
un message adressé « aux sept Eglises », c’est-a-dire aux diverses
parties de I’existence dans le monde, et non de rappeler son ser-
viteur a lui. Il intervient donc aussitot, et cette intervention est un
mouvement intime de la conscience illuminée par la vision, un
acte originel de D’intelligence insondable recelée en I’homme.
L’Ame unique connait toute la vérité et toute la manifestation de
cette vérité dans l’incarnation. Elle suscite ’apparition supra-
mentale en sa créature et elle en détermine la vie et le déroulement
en ses moindres détails avec une précision parfaite. L’exactitude
est la loi de ’extase ou rien, jamais, n’est superflu, arbitraire ou
laissé au hasard. Celle-ci touche le but qu’elle devait atteindre,
elle donne la semence spirituelle nécessaire a la croissance qu’elle
provoque, elle crée, en un mot, ['univers matériel, mental, psy-
chique et spirituel de sa révélation dont elle assure et assume ainsi

comme une violence faite a sa nature et méme comme un viol : elle se sent sou-
dain connue jusqu’au fond d’elle-méme, dévoilée en son mystere le plus secret,
le plus essentiel, livrée a I’impitoyable lucidité de I’Esprit qui la dépouille de tout
ce qui la distingue de lui en 1'unissant a sa vérité nue et parfaite. Un autre texte
ancien décrit avec une grande beauté et une ardente perspicacité la naissance de
la conscience humaine a la vision supramentale, a 1’étreinte fulgurante et régéné-
ratrice de la clarté divine. Nous 1’avons traduit et analysé dans un ouvrage intitulé
Le Yoga de la Princesse Kunti, Editions de la Baconniére. Il s’agit du passage qui
relate la rencontre de Kunti avec le Soleil, le Dieu de la révélation spirituelle.



LES SEPT ETOILES 99

Pefficacité, puis elle se retire dans 1’invisible immuabilité de sa
plénitude. Car le temps est nécessaire a 1’accomplissement de la
Prophétie en I’homme et dans ’univers. Mais I’Ame est hors du
temps, éternellement libre en sa perfection radieuse.

« Il posa sur moi sa main droite, en disant : Ne crains point. »
La main qui porte les sept étoiles ! La main qui fagonne et qui
protege I’incarnation ne permet point que sa créature périsse. Elle
assure la révélation de sa lumiere sept fois exprimée ; elle veut que
la vie de sa lumiere manifestée dans I’univers soit et resplendisse
en son intégrité, dévoile tout ce qu’elle contient, jusque dans le
mental ignorant, la matiére épaisse et I’inconscience de la mort. Le
dessein du Seigneur n’est point que la création disparaisse, mais
qu’elle s’épanouisse dans la pureté totale de I’Esprit qui I’anime et
la sanctifie en Soi.

« Je suis le premier et le dernier et le vivant. » Je suis la vie du
monde, de son premier a son dernier souffle, je suis ta vie, a toi
qui me contemples, je suis I’impérissable en qui tu es éternel.
C’est la répétition, sur un autre mode, du verset huitieme : « Je
suis I’alpha et ’oméga, celui qui est, qui était et qui vient, le Tout-
Puissant. » C’est Jésus qui parle. C’est Dieu qui parle. L’indivisi-
bilité absolue de I’Ame ne se définit point. Elle apparait dans
I’évidence insondable de sa beauté, dans le rayonnement de sa
plénitude parfaite et de son amour, dans la béatitude ineffable de
sa totale conception de Soi, a laquelle nait celui qui voit, dans
I’extase, en laquelle il s’accomplit.

« J’étais mort ; et voici, je suis vivant aux siecles des siecles. »
J’étais inconnu, insaisissable, comme n’étant pas, dans la cons-
cience incarnée du monde conditionnée par la préséance du maté-
riel et du mental. Et voici, je me révele dans ma gloire et mon im-
mortalité parfaites. La « mort » du Christ n’est pas, comme nous le
verrons plus loin dans 1’exégese de la Passion, sa fin sur la Croix
qui n’est autre que le triomphe de I’Esprit dans 1’incarnation et
méme plus bas, dans 1’inconscience de I’inertie, mais I’ignorance
de 'univers et de la créature qui ne le discernent pas en eux-
mémes, qui le cherchent hors d’eux, dans un royaume deuxi¢me
qui n’existe point.



100 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

« Et voici, je suis vivant aux siecles des siccles. » La voix de la
lumiére énonce la définition de I’Eternel, de 1’Absolu : ’identité
du Pere et du Fils, la béatitude inaltérable de I’unité. Or, nous le
savons, car la Bible tout entiere le répete et le fait sentir de sa pre-
miere a sa derniére page, le Christ ne devient pas identique au
Pere. Il I’est, des Iorigine et a perpétuité. Il est « le premier-né de
la création », la révélation du Divin, la Parole faite chair et demeu-
rant en méme temps 1’immuable perfection de la transcendance.
Il est, il était et il sera. Il est Dieu. Ce qu’il nous fait connaitre de
sa nature insondable et miséricordieuse, c’est le chemin de 1’incar-
nation irréprochable et de la rédemption, I’accomplissement bien-
heureux de la loi inscrite dans I’existence du monde et des hom-
mes, la démonstration de I’alliance dans la fidélité au Seigneur.
Cette alliance du Divin avec le cosmos, cette fidélité de I’Absolu a
l’égard de l'univers, n’est pas une institution venue apres coup,
elle est le fondement méme de la vie manifestée dans I’apparence.
Mais ce fondement ne se dévoile que dans la purification de la
conscience individuelle délivrée d’elle-méme, dans la lumiere
supramentale et le bouleversement de 1’extase. Voila pourquoi il
fut énoncé par 1’Eternel sur le mont Sinai, dans les éclairs et le
tonnerre spirituels de la révélation faite a Moise. Il se révele
encore, a plusieurs reprises, dans I’Apocalypse, comme il s’était
manifesté dans la nuit radieuse de la Noél : I’Esprit Saint, éternel
et inaltérable vivant dans I’univers et en I’homme.

Le Christ est la premiére forme apparue au sein de la cons-
cience indifférenciée de Soi, de la félicité indivisible en laquelle
I’Etre Est: «Je suis Celui qui suis» (Exode 3:14), souverain
créateur de soi-méme, en soi-méme, plénitude infinie de la joie, de
I’'immortalité, de I’amour que rien d’autre ne communique si ce
n’est la conception intime de son existence au-dedans d’elle-
méme. Il est ’origine la plus haute de la vie différenciée dans le
Divin !, le Créateur-le Révélateur-le Rédempteur, le Médiateur aux
siecles des siecles, Celui en qui et par qui I’univers visible et tout
ce qu’il contient a part a la gloire éternelle de Dieu, est promis a la

' Apocalypse 21:11-21 I’établit avec une totale clarté. Voir plus loin I’exégése de
ce passage.



LES SEPT ETOILES 101

grace du salut qui est I’illumination de la connaissance. Il est le
chemin ! I I’a dit lui-méme a ses disciples '. Or tout chemin a
deux directions : I’aller et le retour. Il est le chemin par ol I’ Abso-
Iu s’est incarné dans le monde relatif et divisé de la matiere et de
la conscience mentale. Et il est le chemin par ou ce monde relatif
de la mati¢re et de la conscience mentale retourne a la perfection
originelle de son Etre, au-dela de tout nom individuel et de toute
forme déterminée, par la purification de I’immolation et la paix de
la sagesse qui sont la substance méme de la vie divine dans
I’incarnation. C’est pour cela que le Christ affirme : « Je suis le
chemin, la vérité, la vie. Nul ne vient au Pére que par moi. Si vous
me connaissiez, vous connaitriez aussi mon Pere. Et dés mainte-
nant vous le connaissez et vous 1’avez vu. » (Jean 14:6-7)

« Je tiens les clefs de la mort et du séjour des morts. »

Sur le plan de la conscience matérielle et mentale dominée par
la perception des dualités, la mort est un aspect de I’immortalité,
une manifestation de la promesse transcendante. Elle est ’autre
visage de la vie.

Voici comment la Genése décrit la mort : « ...tu mangeras du
pain jusqu’a ce que tu retournes a la terre d’ou tu as été pris ; car
tu es poussiere et tu retourneras dans la poussiere. » (Genése 3:19)
C’est I’Eternel-Dieu qui parle et qui définit ainsi I’existence de
I’homme sur la terre, apres la désobéissance *. La mort frappe
donc ce qui est apparent, imparfait, périssable, la vie matérielle du
corps qui est partie intégrante du cosmos et la perception limitée
de I'intelligence qui I’habite, asservie a la « connaissance du bien
et du mal », c’est-a-dire a la vision des dualités, a la conception
divine de la différenciation : « Voici, I’homme est devenu comme
I'un de nous pour la connaissance du bien et du mal. » (Genése
3:22) Les énergies divines ou dieux de la différenciation, qui sont
en ’homme comme dans 1’univers 1’intelligence créatrice et révé-
latrice du monde visible, possédent la vision duelle de la vie et de
la mort, du bien et du mal, du plaisir et de la douleur, de tous les

! Jean 14:6.

211 sera question en détail, ultérieurement, de la Création et de la faute, selon la
Genese.



102 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

contraires. Seul le Divin-Absolu connait I’authenticité parfaite
de I’Etre, car il est I’Eternel qui donne la vie : « Empéchons-le
(I’homme) maintenant d’avancer la main, de prendre de 1’arbre de
vie, d’en manger et de vivre éternellement. Et I’Eternel-Dieu le
chassa du jardin d’Eden » (Genese 3:22-23), c’est-a-dire du regne
bienheureux de 1’unité. Nous verrons dans les Evangiles et I’ Apo-
calypse par quel chemin il y est ramené.

La mort, telle que la contemple et I’éprouve la terre, est la
fin d’une étape, la disparition d’une forme visible. En soi, elle n’a
rien de douloureux. Elle est aussi naturelle et bienfaisante que la
venue de la nuit apreés I’ardeur du jour, du sommeil et du repos
apres la fatigue du travail ; elle est ’apaisement immobile et silen-
cieux de I’hiver apres I'effervescence du printemps, I’exubérance
de I’été, le recueillement de I’automne. Elle rafraichit 1’ame dans
le renouveau de 1’oubli. Elle est douce comme le renoncement,
caressante comme le désintéressement, comme la vieillesse hum-
blement acceptée, comme la maladie accueillie avec patience et
méme gratitude, bonne, comme tout ce qui, dans 1’ordre de la loi
vivante du cosmos, permet de s’arréter, de se ressaisir, de puiser a
d’autres sources, dans le dépouillement total de soi, de ses reven-
dications, de ses désirs, de ses regrets, de ses ambitions. Seul le
mental fait de la mort un spectre effrayant, une cause de larmes et
d’angoisse, par son attachement au moi personnel et a I’appa-
rence mortelle de I’étre qu’il représente. Car la raison humaine
néglige de constater que 1’ego meurt un peu chaque jour, avec la
croissance intégrale de la vie ; qu’aprés avoir trouvé un nom et
une forme éphémeres par la naissance dans le monde et s’étre
centré sur eux, il est appelé malgré lui, par la puissance méme de
I’existence totale qui 1’anime, a croitre au-dela de ce nom et de
cette forme, a s’épancher dans le devenir universel qui le porte en
soi, a mourir finalement pour s’accomplir dans la pleine vérité de
sa nature.

Ce que le Christ est venu enseigner aux hommes, avec tant
d’autres ou, si I’on préfére, sous tant de noms qui I’ont précédé et
suivi, c’est que cette apparence faillible et temporaire sous laquel-
le vit ici-bas la conscience individuelle incarnée est la substance



LES SEPT ETOILES 103

concrete par ol passe le chemin spirituel de la révélation. Elle est
le don que le Seigneur fait a I'univers afin qu’il éprouve sa grace,
qu’il connaisse sa lumiére et conquicere sa béatitude. Elle est
mouvante et périssable, prisonni¢re du devenir, car, s’il n’en était
pas ainsi, comment pourraient naitre la joie de I’amour, la paix de
I’identité, la félicité de 1’Absolu retrouvées ? La perfection se
connait elle-méme, immuablement. Seule I’imperfection gofite le
bonheur de I’amélioration, de 1’épanouissement dans la justice et
dans la vérité ; seule la séparation découvre le délice de la réu-
nion ; seul I’exilé connait la grace de retrouver la maison de son
Pere et le pays de son origine. Celui qui est de toute éternité, qui
ne nait point et ne change jamais, qui se concoit inaltérablement
dans la gloire de sa plénitude, dans 1’allégresse créatrice de son
immortalité, dans la lumiere parfaite de sa sainteté, a créé 1’uni-
vers visible de sa propre différenciation afin que sa joie soit totale
en nous, que sa vérité soit révélée. Tant que dure le destin cosmi-
que du Seigneur, la mort veille, comme la loi méme de la vie
qu’elle enfante infatigablement a I’Absolu. C’est par la mort que
I’homme est perfectible, qu’il ne demeure pas interminablement
prisonnier de son imperfection. C’est par elle qu’il croit dans la
réalité radieuse de sa nature.

La mort

Il faut donner a ce mot, la mort, une signification beaucoup
plus vaste que celle de la fin d’une existence terrestre. La mort se
trouve a tous les degrés de I’évolution matérielle, mentale,
psychique et spirituelle, comme la porte bénie qui s’ouvre sur
I’inconnu, comme la purification qui permet de reprendre la
course et D’effort, libéré de certaines entraves, des barrieres qui
retenaient I’€tre dans son ascension vers la connaissance et la
possession intégrales de soi. De méme qu’il y a extase, sur tous les
plans de I’existence manifestée chaque fois que la conscience qui
s’y trouve incarnée parvient a une conception vivante de sa
plénitude, de méme il y a mort, chaque fois que cette conscience



104 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

N

doit renaitre a un état supérieur de son éclosion. Le nourrisson
meurt pour que soit I’enfant. L’enfant meurt pour que soit 1’ado-
lescent. L’adolescent meurt pour que soit I’adulte. Car si I’enfant,
si I’adolescent ne meurent, comment naitra 1’adulte ? Si le bour-
geon ne meurt, comment viendra la fleur ? Si la fleur ne se fane,
comment mirira le fruit 7 Cette mort, d’ailleurs, ne touche pas au
ceeur de 1’€tre, & son essence, a sa racine. Elle touche de son doigt
sagace |’apparence qui doit s’effacer pour permettre 1’épanouis-
sement intime du fruit, ’enveloppe qui doit s’ouvrir pour que
I’ame qui I’habite en faconne une autre, a sa mesure actuelle. La
sagesse de I’Inde use, pour exprimer cela, d’une image poétique
infiniment suggestive. Lorsqu’un centre de la conscience incarnée
est parvenu a maturité, connait tout ce qu’il contient, est prét a
éclater sous la pression d’une vision pure pour renaitre a la vie
d’une plénitude plus grande, « les pétales du lotus » qui le sym-
bolise s’éteignent et tombent. Leur splendeur a donné le fruit,
semence d’une floraison nouvelle.

Notre texte dit : « Je tiens les clefs de la mort et du séjour des
morts. » Cela veut-il dire que Jésus est libre d’y envoyer ou d’en
retirer quiconque lui en parait digne ? Certes non! C’est res-
treindre singulierement la portée de sa Parole qui est la Parole de
vérité, de lumiere, de vie éternelle et unique. Semblable au dieu
Shiva de la Trinité hindoue, il est le maitre des morts successives
qui constituent la renaissance progressive de la créature a 1’unité
de la connaissance immortelle et parfaite.

Le Christ est maitre de la mort comme il est maitre de la vie.
Il est a 'origine de la mort comme il est a 1’origine de la vie.
« Je suis I’alpha et ’oméga ; le premier-né des morts, et le prince
des rois de la terre. » (Apocalypse 1:5) 1l est Celui qui donne la
naissance matérielle et mentale dans le monde et Celui qui accorde
la naissance spirituelle dans 1’éternité. De méme que 1’existence
terrestre se perpétue, de siecle en siecle, sous un nombre incalcu-
lable de formes diverses qui passent et se renouvellent, sur tous
les plans de sa manifestation, de méme la mort se répete, salutaire
et purificatrice, permettant a ’humanité tout entiere d’étre en-
fantée a son véritable destin qui est la sainteté en Dieu. Non que



LES SEPT ETOILES 105

cette croissance lente et souvent douloureuse soit une progression
dans le temps '. Car le temps, nécessaire a 1’existence matérielle et
mentale, n’intervient pas de la méme manieére dans la vie de
I’Esprit. La, il est une dimension de profondeur consciente et de
lucidité, et ’espace est la vastitude de I’infini. La substance de
I’Esprit est le présent-éternel. En lui tout est, simultanément et
sans obstacles. La progression de la conscience individuelle, sou-
mise dans le monde aux lois et aux limites de l'incarnation, est
une intériorisation de la pensée, une augmentation dans l’intensité
de son illumination secréte, de son intelligence totale de [’exis-
tence et d’elle-méme. Ce progres, dans les conditions qui sont les
siennes sur la terre, exige du temps, des naissances et des morts
successives sur les plans du physique, du mental, du psychique et
du spirituel, des renaissances innombrables, des effondrements,
des cycles d’ages, et cela non seulement pour I'univers mais en
chaque individu. Ce n’est pourtant la qu’une apparence périssable
dont il se revét, le jeu de la création. Son véritable mouvement est
I’élargissement de sa vision intime, 1’authentification de sa con-
ception spirituelle, son affranchissement du temps et de I’espace
dans la conquéte bienheureuse de 1’existence immortelle de 1’ame.
Voila pourquoi le Christ dit, dans sa révélation : « Je tiens les clefs
de la mort et du séjour des morts. » C’est lui qui enfante la cons-
cience différenciée a la vie dans le monde, lui qui la fait mourir a
elle-méme, progressivement, aux apparences incompletes de cette
vie pour la conduire, de purification en purification jusqu’a 1’im-
molation totale et béatifique de la Croix ou elle ressuscite a
P’infini. Car il a dit aussi : « Celui qui croit en moi vivra, quand
méme il serait mort » (Jean 11:25). Il a donné a la créature la vie
qui révele la félicité de la connaissance et de 1’amour ; il Iui a
donné la mort qui purifie et qui enfante a 1’éternité. Et cette apoca-
lypse, cette gloire, cette immortalité ne sont point futures, elles
sont actuelles, immédiates dans le sacrifice spirituel qui délivre
I’homme du moi personnel, de I’apparence mortelle et I’accomplit
dans I’illumination de son authenticité : « Lorsque Marthe apprit

' Ce sujet a été longuement traité dans Le Yoga de la Princesse Kunti, Editions de
la Baconniére, 1996.



106 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

que Jésus arrivait, elle alla au-devant de lui, tandis que Marie se
tenait assise a la maison. Marthe dit a Jésus : Seigneur, si tu eusses
été ici, mon frére ne serait pas mort. Mais, maintenant méme, je
sais que tout ce que tu demanderas a Dieu, Dieu te I’accordera.
Jésus lui dit : Ton frére ressuscitera. Je sais, lui répondit Marthe,
qu’il ressuscitera a la résurrection, au dernier jour. Jésus lui dit :
Je suis la résurrection et la vie. Celui qui croit en moi vivra, quand
méme il serait mort ; et quiconque vit et croit en moi ne mourra
jamais. » (Jean 11:20-26) L’affirmation de Marthe est celle des
croyants dans leur grande majorité, de nos jours encore. Mais la
réponse du Seigneur la rectifie et rétablit I’actualité immuable et
éternelle de la résurrection qui est un épanouissement de [’dme
hors des contingences temporelles et spatiales, dans [’'insondable
plénitude de sa réalité parfaite. Le Christ dirige [’cuvre de la
mort comme il dirige [’ceuvre de la vie qui, en fait, n’en sont
qu’une seule, indissolublement unies dans la vérité de leur crois-
sance révélatrice, également salutaires, également bénies. Est-ce
assez dire que la rédemption qu’il apporte est universelle et non
personnelle, totale et non différenciée ? Qu’elle ne se nomme
point Jeanne, Christiane, Pierre ou Jacques, mais Dieu, dans l’in-
finie félicité de I’extase ou le Soi unique, ouvrant ses ailes imma-
culées sur I’étendue sans limites, fait briller le Soleil bienheureux
de sa gloire en tout regard purifié qui le contemple, lorsque toute
autre désignation a disparu, lorsqu’il n’y a plus, dans le silence et
la sérénité de I’Ame, que la plénitude informulée de Cela, dont le
nom reste a jamais inarticulé ', dont la saveur est la sainteté, la
vérité de I’amour ?

« Le séjour des morts » est tout ce qui, dans I’existence expri-
mée du Divin, est destiné a disparaitre, a s’effacer de la conscience
individuelle pour que celle-ci renaisse a la lumiere de la supra-
conscience indivisible. II est le royaume de la division qui s’oppo-
se 4 I’unité essentielle de I’Etre, le régne des ténebres ol la cons-
cience ignore son origine véritable, son identité avec le Pere, et
s’égare dans I’authenticité illusoire du moi personnel et mortel.

'« A celui qui vaincra je donnerai de la manne cachée et je lui donnerai un cail-
lou blanc, et sur ce caillou est écrit un nom nouveau, que personne ne connait, si
ce n’est celui qui le recoit. » Apocalypse 2:17.



LES SEPT ETOILES 107

Le Christ «tient les clefs du séjour des morts ». C’est lui qui
détermine le processus de la purification ramenant la conscience
incarnée a la vie éternelle au travers « du séjour des morts », des
renoncements, des dépouillements successifs, toujours plus essen-
tiels, plus profonds, engageant peu a peu la totalité de 1’€tre, jus-
qu’a I’accomplissement supréme de I’immolation sur la Croix, qui
est la victoire de I’Esprit dans 1’incarnation. Qu’il nous soit permis
d’insister des a présent sur le fait que ces morts successives, ces
renoncements, ces dépouillements, n’ont rien de négatif, qu’ils
sont, au contraire, le chemin de I’épanouissement merveilleux que
parcourt la créature afin de conquérir la connaissance de la vérité,
seul bien qui puisse la satisfaire réellement. Tout au long de cette
exégese, il nous sera donné de le démontrer plus d’une fois.

La révélation

Il est des lors facile de comprendre a quel point la révélation
est un choc pour celui qui la recoit. Car elle bouleverse toute sa
conception de I’existence, anéantit ses notions les plus inébran-
lables : celles du moi individuel, base de son étre, de sa pensée, de
sa foi et I’espoir d’une résurrection personnelle qui en est la consé-
quence. L’Apocalypse décrit, d’un bout a ’autre de ses pages, le
sacrifice total de I’apparence périssable et sa re-naissance a I’illu-
mination de la transcendance inconditionnée. L’ego n’est rien en
soi mais il est tout en Dieu. En Dieu il triomphe de toutes les
morts, de toutes les formes de la manifestation, pour s’élancer vers
la vie parfaite de la sagesse et de la paix. La Croix est le prix de la
rédemption, pour toute créature. 1l ne s’agit point pour I’homme
de réver devant la Croix en se répétant qu’elle I’a racheté de ses
fautes. Il s’agit de la concevoir en lui-méme, d’en pénétrer la
signification en la contemplant avec le regard de I’Esprit. Elle est
le salut parce qu’elle montre a chacun le chemin qu’il faut suivre,
le chemin de la réalisation au terme duquel « tout est accompli »
sur le seuil de la résurrection bienheureuse ou la sainteté du Pere
resplendit dans l’incarnation parfaite du Fils.



108 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

L’inconcevable erreur de la grande majorité des chrétiens est
de s’imaginer et de répéter a qui veut I’entendre, qu’ils sont sauvés
parce qu’ils croient en Jésus mort sur la Croix pour leurs péchés .
Un tel raisonnement n’est que ’une des innombrables ruses du
mental égoiste qui rameéne tout a soi, un piege auquel 1’homme
cede en tout temps avec la plus grande facilité, quelles que puis-
sent étre la force et ’intensité de la révélation qui lui a été faite.

Cette erreur semble s’étre glissée dans I’intelligence des dis-
ciples au lendemain méme de la Croix et de Paques, a cause de
I’attachement instinctif de 1’homme a ’homme, a la forme maté-
riellement visible, accessible et aimable qu’il cherche toujours
a donner du Divin dont la nature authentique et parfaite lui
échappe ; a cause de son immense difficulté a appréhender 1’in-
visible, a comprendre le langage de I’Esprit. Apres la Passion, la
Parole du Christ adressée a Philippe peu avant sa fin, reste vraie :
«Il'y a si longtemps que je suis avec vous et tu ne m’as pas connu,
Philippe ! » (Jean 14:9) « Celui qui m’a vu a vu le Pére ; comment
dis-tu : Montre-nous le Pére ? Ne crois-tu pas que je suis dans le
Pere, et que le Pere est en moi ? Les paroles que je vous dis, je ne
les dis pas de moi-méme, et le Pére qui demeure en moi, c’est lui
qui fait les ceuvres. Croyez-moi, je suis dans le Pere et le Pere est
en moi ; croyez du moins a cause de ces ceuvres. » (Jean 14:9-11
2.)

La vie accordée a I’univers et a I’humanité dans toute leur éten-
due est un don gratuit, que nul jamais n’a mérité, que nul jamais
ne mérite, pas plus que I’infini qu’elle implique. Don ineffable de
I’amour et de la connaissance lumineuse du Divin, c’est-a-dire de
I’Admirable, de I’ Adorable qui fait tressaillir I’ame de la créature
d’une indicible allégresse. La vie est éternelle. Nous en sommes
les ondoiements comme les vagues sont les mouvements de
I’océan. Tant que nous ne voyons de véritable que notre existence

! Les saints, sans aucune exception, se sont acharnés a démontrer le contraire, en
vivant I’immolation de la Croix sous toutes les formes que le sacrifice de soi
prenait pour eux.

? Ce théme si important fera 1’objet d’une étude ultérieure consacrée aux Actes et
aux Epitres. 11 est largement abordé dans le présent écrit au chapitre de la
Passion.



LES SEPT ETOILES 109

matérielle et mentale différenciée, distincte de ce qui nous entoure,
dans le visible comme dans I’invisible, nous sommes la proie de la
mort. Notre esprit languit et s’angoisse, tourmenté par tout ce qui
I’étreint, le limite, le comprime, par tout ce qui demeure inconnu,
au-dedans de lui-méme, dans le cosmos et dans I’Au-Dela, in-
capable de s’élancer librement vers sa propre authenticité. Nous
sommes dans le royaume de la mort et la lumiére supraconsciente
qui nous habite attend 1’heure de nous révéler le chemin de ’im-
mortalité. Quand I’invisible nous apparait comme plus réel que le
visible, 'immatériel plus précieux que le matériel, I’infini plus
vrai et plus aimable que notre moi personnel restreint, alors le
sentier de I’amour pur et de la sagesse se trace de lui-méme dans
notre vie ; notre démarche change, notre activité se transfigure,
notre intelligence s’affine, notre sensibilité acquiert la lucidité de
la vision intérieure ; dans notre conscience s’allume 1’étoile serei-
ne et pénétrante de 1I’Esprit. Ce que nous ne savions plus discerner
se révele aux yeux de notre dme : nous contemplons I’inconnu
dans son étincelante clarté, nous reconnaissons la flamme de I’Etre
impérissable dans le regard divin qui se dévoile au fond de nous.
Une indicible jubilation nous souléve et nous prouve que nous ne
sommes plus abusés par les habiles subtilités de notre égoisme
mental. Nous voyons la constellation brillante qui symbolise
I’univers dans la main droite du Seigneur, la robe immaculée de
Celui qui est parfait, ses cheveux couleur de 1’aurore spirituelle,
son visage pareil a la gloire unique du Soleil et I’épée purificatrice
sortant de sa bouche comme le langage infaillible de la vérité.
Sous une forme ou sous une autre, le méme tableau de
I’Apocalypse se déroule dans 1’extase, ayant toujours la méme
signification et la méme puissance : la purification totale de la
créature incarnée et sa renaissance a I’Absolu radieux ou res-
plendit toute la connaissance, ou vit la sainteté inaltérable de la
perfection dont elle vient. L’humanité enti¢re est promise a un
semblable réveil, car tel est le sens de I’alliance ancienne que
I’Eternel conclut avec son peuple ', tel est I’accomplissement de la

'Le theme du « peuple » d’Israél sera longuement étudié plus loin.



110 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Croix et de la résurrection. La grice, le rachat gratuit c’est la vie
elle-méme, ainsi qu’elle nous est donnée, avec sa loi irréprochable
et son chemin sacré inscrits dans notre chair, des I’origine et pour
toujours, dans notre cceur, dans notre intelligence, dans notre dme,
la vie du Christ présent en nous.

Et voici comment le Seigneur lui-méme révele cela a I’apotre :

« Ecris donc les choses que tu as vues et celles qui sont et
celles qui doivent arriver apres elles, le mystere des sept étoiles
que tu as vues dans ma main droite et des sept chandeliers d’or.
Les sept étoiles sont les anges des sept Eglises, et les sept chande-
liers sont les sept Eglises. »



Les anges

Les anges sont les messagers de I’Esprit. Ils apparaissent, dans
les visions supramentales, tels des visages, des silhouettes de
lumiére, révélant la puissance et la volonté du Divin. Il y a entre
eux et la foule des dieux hindous plus d’une analogie frappante '.
Eux aussi sont des messagers, des formes lumineuses, immaté-
rielles qui surgissent dans la conscience individuelle que le ravis-
sement mystique a plongée dans la perception intense des réalités
immuables. Eux aussi personnifient les énergies spirituelles
actives en nous et dans le monde, incarnent les forces, les vertus
qui nous dominent et nous dirigent, définissent et déterminent les
ages de l'univers et les étapes de I’humanité, sont les pouvoirs
créateurs, régénérateurs et révélateurs de 1’Eternel-Unique dans
I’existence différenciée. Ils visitent ’homme, le fécondant de la
vérité, I’orientant sur le chemin de la justice, de la paix et de I'im-
mortalité. Ils se revétent de statures humaines d’une blancheur
éblouissante ou de forces terrifiantes comme |’orage, comme le
déchainement de la nature et I’hostilit€ de la nuit. Ils sont tonnants,
menacants ou calmes, immobiles, présences insaisissables ouvrant
dans notre ame les parvis du ciel. Parfois aussi ils se montrent
semblables a des juges qui défendent 1’entrée d’une enceinte bien-
heureuse, mettant le verrou sur la porte et chassant la conscience

' M4 Stryananda Lakshmi : Quelques aspects d’une Sddhand, op. cit., étude des
principaux dieux hindous.



112 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

aveuglée par son égoisme du paradis ou le dépouillement de soi
précede la félicité de la fusion divine dans la contemplation
supréme de I’amour.

L’ange est une cristallisation spirituelle de la lumiére supra-
consciente éternelle et infinie qui parvient jusqu’a notre enten-
dement mental purifié, qui frappe I’attention de notre regard inté-
rieur, qui réveille en notre étre un écho de I’inconnu merveilleux
qui I’habite. Il est comme un reflet, comme un éclat rapide de
I’Absolu-Divin incendiant notre conscience au moment de
I’extase, I’effleurant de son aile immatérielle et laissant en elle le
souvenir béatifique d’une présence surnaturelle, la nostalgie
féconde d’une perfection entrevue un instant.

Les anges des visions sont en ’homme la flamme de I’intelli-
gence authentique, la clarté de I’Esprit appelée a s’accomplir en
Dieu, destinée depuis 'origine des temps et pour I’éternité, a
s’identifier au grand brasier impérissable de la vie dans la béati-
tude de la vérité. Il n’y a en réalité qu’un seul ange, comme il n’y
a qu’une seule Ame, qu’une seule parole divine et qu’une seule in-
telligence. Mais I’homme, qui ne les percoit point dans leur pléni-
tude, les reconnait cependant sous les aspects divers que lui
transmet le supramental purifié. Ces aspects ressemblent souvent a
des apparitions humaines parce qu’avant de reconnaitre Dieu dans
le dépouillement de soi, I’homme le trouve dans les représenta-
tions qu’il se fait de sa propre nature idéalisée. C’est la un proces-
sus normal de la compréhension mentale qui ne constitue nulle-
ment un blasphéme. Certes, la ressemblance originelle va de Dieu
a ’homme et non de ’homme a Dieu. Mais pour revenir a cette
conception premiere de la créature née de Dieu, a cet acte primor-
dial qui exprime la totalité du Pere dans le Fils et, par lui, dans la
création, il faut un renversement intérieur de 1’échelle des valeurs,
une conversion radicale qui rend la conscience individuelle a la
vision supréme de 1’Esprit, qui donne a I’immatériel la suprématie
sur les apparences palpables et visibles du cosmos. Il faut que le
moi physique et mental se renonce pour cesser de chercher dans
I’infini I’image de sa propre stature et découvrir au fond de soi
I’authenticité de 1’Etre unique dont il est le reflet.



LES ANGES 113

Il est utile de signaler ici un fait important de la vie contem-
plative qui se retrouve d’ailleurs également dans les autres acti-
vités de I’homme. La vision surnaturelle est intérieure, elle nait
d’une rencontre, dans la conscience individuelle, entre la supra-
conscience lumineuse et immuable qui I’habite et la perception
inférieure du physique et du mental, préparée par un travail
antérieur, par les efforts de I’intelligence et par I’aspiration qui la
pousse vers un savoir plus siir. La vision est la résultante exacte de
I'une et de I'autre ', du degré de I’affinité réciproque qui existe
entre elles, de la compréhension que I’homme peut avoir de
I’infini ; car I’infini resplendissant ne saurait I’envahir soudain de
toute sa puissance sans risquer de I’anéantir ; le regard accoutumé
a I’obscurité de la nuit (ignorance du moi personnel) ou bien au
demi-jour de 1’aube (début de la purification de I’ego par la vertu
spirituelle de la piété) ne saurait sans danger recevoir d’un seul
coup les rayons du soleil dans la plénitude de leur force. Au cours
de I’expérience mystique les apparitions changent, évoluent, les
formes distinctes disparaissent ; I’ame plonge dans 1’authenticité
féconde et bienheureuse de sa propre splendeur indifférenciée.

L’ange est en I’homme le gardien de la perception supramen-
tale, I’énergie spirituelle qui ouvre ou qui ferme 1’acces intérieur a
« la vision céleste », a la contemplation de la vérité insaisissable
sur le plan inférieur du mental et du physique. Le pouvoir de ’in-
telligence divine habite I’homme. L’orgueil, I’égoisme, la déso-
béissance a la loi sacrée de la vie incarnée en lui déterminent ce
pouvoir a empécher sa conscience d’entrer dans la connaissance
de I'immortalité.

« 11 ("Eternel) mit & 1’Orient du jardin d’Eden les chérubins qui
agitent une épée flamboyante pour garder le chemin de 1’arbre de
vie. » (Genese 3:24) L’Orient est le lieu ou le soleil se leéve, I’aube
de la lumiere supraconsciente dans 1’incarnation. Des anges, c’est-
a-dire les puissances de I’Esprit agissantes dans le cosmos et en
I’homme en interdisent 1’entrée a quiconque vit encore dans

' De méme que la connaissance mentale est le résultat précis des capacités de
I’étre, du degré de développement qu’il a conquis physiquement, intellectuel-
lement, moralement et affectivement.



114 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

I’illusion du moi personnel, de son identité avec 1’apparence
imparfaite et mortelle de 1’existence soumise au mode relatif des
dualités. Car le chemin du ciel est I’ Absolu comme il en est le but.
C’est par la piété absolue, I’amour absolu, I’obéissance et la fidé-
lité absolues, la purification, I’immolation totales que se conquiert
la béatitude de 1’Etre et de sa sainteté.

L’ange est aussi le principe ardent de la vie et de la fécondité.
Il intervient chaque fois que la conscience incarnée est appelée a
croitre en son devenir divin, a avoir une postérité voulue par
I’Eternel, conforme au dessein irréprochable de sa fidélité envers
sa création. En d’autres termes, on pourrait dire que tout ce qui
nait a la vie, ici-bas ou sur les plans de la pensée immatérielle,
vient de I’Esprit, de la lumiere originelle qui congoit tout en elle-
méme. L’ homme n’accomplit rien sans une illumination intérieu-
re, si faible et méme ignorée soit-elle, sans une intervention active
de I’Ame unique dans son étre. Et plus haute, plus pure, plus
pénétrante est sa sagesse, plus net et plus brillant est le message
supraconscient qu’il recoit. C’est en ce sens qu’on peut dire qu’il y
a extase toutes les fois qu’il y a intensité totale de la compré-
hension, décision compléte de 1’activité, conception décisive sur
I’un des échelons vivants ol se manifeste 1’énergie de 1’existence.

«L’ange de I’Eternel la trouva prés d’une source d’eau dans le
désert, pres de la source qui est sur le chemin de Schur. 11 dit :
Agar, servante de Sarai, d’ou viens-tu, et ou vas-tu ? Elle ré-
pondit : Je fuis loin de Sarai ma maitresse. L’ange de I’Eternel lui
dit : Retourne vers ta maitresse, et humilie-toi sous sa main.
L’ange de I’Eternel lui dit : Je multiplierai ta postérité, et elle sera
si nombreuse qu’on ne pourra la compter. L’ange de I’Eternel lui
dit : Voici, tu es enceinte, et tu enfanteras un fils a qui tu donneras
le nom d’Ismaél ; car I’Eternel t’a entendue dans ton affliction. Tl
sera comme un ane sauvage ; sa main sera contre tous, et la main
de tous sera contre lui ; et il habitera en face de tous ses freres.
Elle appela Atta-El-roi le nom de I’Eternel qui lui avait parlé ;
car elle dit : Ai-je rien vu ici apres qu’il m’a vue ? » (Genése 16:7-
13) Verset 10 : « L’ange de 1’Eternel lui dit : Je multiplierai ta
postérité, et elle sera si nombreuse qu’on ne pourra la compter. »



LES ANGES 115

La descendance de I’Esprit est la connaissance de I’Esprit, la
vision incarnée de la réalité totale. La postérité promise a Agar,
par ’ange de I’Eternel, est incalculable, elle comble I’infini, elle
peuple la terre, elle remplit le ciel, elle est la révélation illimitée de
la vérité dans le destin de 'univers et dans la croissance bien-
heureuse de son intelligence qui renait a la supraconscience. Elle
est une, indivisible et elle est innombrable comme la richesse
inépuisable de la vie.

La postérité accordée par I’Eternel-Dieu est toujours spiri-
tuelle méme si elle se manifeste par des formes, des étres vivant
dans le monde. Car I’incarnation n’a point d’autre sens et point
d’autre but que de révéler I’Eternel a la conscience de 1’univers :

« Tu enfanteras un fils, & qui tu donneras le nom d’Ismaél : car
I’Eternel t’a entendue dans ton affliction. Il sera comme un dne
sauvage ; sa main sera contre tous et la main de tous sera contre
lui ; et il habitera en face de tous ses fréres. (v. 11 et 12)

Voici quelle est I’affliction d’Agar : « Je fuis loin de Sarai, ma
maitresse. » Et voici la réponse de 1’ange : « Retourne vers ta
maitresse et humilie-toi sous sa main. » (Genese 16:8-9)

La rivalité qui oppose la servante a la maitresse est celle du
moi individuel qui se dresse contre son frere, 1’orgueil et 1’égois-
me de la conscience différenciée qui se croit distincte de tout ce
qui I’entoure, engendrant ainsi d’inépuisables conflits qui ne sont,
en réalité, que les fruits de son ignorance, de l’illusion ténébreuse
en laquelle il vit. La réponse de 1’ange, c’est-a-dire du messager
spirituel, est claire : « Retourne vers ta maitresse et humilie-toi
sous sa main.» La maitresse représente ici les conditions de
I’existence terrestre, différentes a chaque instant et pour chacun,
conditions que I’€tre vivant ici-bas doit savoir accepter hum-
blement, auxquelles il doit se soumettre comme a la main d’un
maitre. Agar est la servante de Sarai, femme d’Abram. C’est par la
décision de Sarai qu’elle est devenue enceinte : « Sarai, femme
d’Abram, ne lui avait point donné d’enfants. Elle avait une servan-
te égyptienne nommée Agar. Et Sarai dit & Abram : Voici, I’Eter-
nel m’a rendue stérile ; viens, je te prie, vers ma servante ; peut-
étre aurai-je par elle des enfants. Abram écouta la voix de Sarai.



116 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Alors Sarai, femme d’Abram, prit Agar I’Egyptienne, sa servante,
et la donna pour femme a Abram, son mari, aprés qu’Abram eut
habité dix années dans le pays de Canaan. » (Genése 16:1-3)

Et ce fait ne l'autorise nullement a mépriser sa maitresse :
«Quand elle se vit enceinte, elle regarda sa maitresse avec mé-
pris. » (Genése 16:4)

Que signifie ce récit ? Sous 'influence d’une puissance plus
forte que la sienne ', I’dme incarnée est amenée a s’ouvrir a la
révélation spirituelle de I’existence, a la fécondité lumineuse de
I’intelligence supramentale. Le « maitre » qui I’a conduite vers la
joie et la vérité de I’accomplissement intérieur reste son maitre et
son supérieur tant que la sagesse immuable et éternelle en décide
ainsi. Elle n’a pas le droit de s’en affranchir de son propre gré, ni
surtout avec mépris, car le mépris est un recul de la clarté divine
dans la raison humaine, une ombre sur la sainteté de la connais-
sance : « Retourne vers ta maitresse et humilie-toi sous sa main »,
la discipline physique, mentale, affective, psychique et spirituelle
qui s’est imposée a toi pour I’instant est I’équilibre de ma justice
et de ma loi incarnées, I’harmonie de ma plénitude exprimée dans
I’univers. T en échapper, fuir loin d’elle constitue une faute, une
infidélité, car tu suis ainsi la voie de ton propre vouloir qui conduit
a la stérilité et a la mort. La contrainte de la vie, I’exigence totale
de son emprise sur la créature doit étre acceptée jusqu’au bout.
C’est 1’Eternel qui donne la chaine et la délivrance de la chaine.
La chaine est la limitation de notre entendement, I’imperfection de
notre perception spirituelle. La délivrance est I’enfantement, en
nous-méme, du fils divin, voulu par I’Eternel, d’Ismaél, de Ruth,
de Jacob, de Joseph, d’Elie, de Daniel, de Jean-Baptiste, de Jésus,
de la lumiere unique, indéfiniment incarnée, qui le révele a nos
yeux *. L’homme congoit en lui-méme les différents échelons de la
sagesse, les degrés successifs de I’incarnation et de la révélation
qui jalonnent le chemin de la plénitude. D’ Abraham a Jésus, il
éprouve et découvre toute la bénédiction ; en dépit de sa misere,

" Qui est en elle mais qu’elle ignore.

2 C’est 1a tout le théme du Yoga de la Princesse Kunti, I’incarnation successive
de la vérité divine en I’homme.



LES ANGES 117

de son infidélité, de ses erreurs, il conquiert un a un les flambeaux
vivants de I’illumination unique. Les limites de son intelligence
conditionnent les étapes indispensables a I’apocalypse dans 1’exis-
tence d’ici-bas et en chaque créature. De sa soumission a I’emprise
que cette existence a sur lui, dépend la réussite de sa croissance et
de son devenir intérieur. Sa délivrance résulte de sa soumission a
la loi, aux conditions intimes et extérieures de la vie qui lui sont
faites, de la « maitresse » qui parfois le « maltraite » s’il la
nargue ; car il doit apprendre a « s’humilier sous sa main », sous
son vouloir plus sage que le sien, sous son autorité supérieure a la
sienne. La récompense, la consolation est la promesse d’une
postérité conforme a I’Esprit, d’une croissance divine dans sa
pensée et dans sa chair. « L’ange de 1’Eternel lui dit : Voici, tu es
enceinte et tu enfanteras un fils a qui tu donneras le nom d’Is-
maél ; car I’Eternel t'a entendue dans ton affliction.» (Genése
16:11) Le fils qui grandit dans le sein d’Agar est donc avant tout
une évolution de sa conscience, une conquéte spirituelle de son
intelligence. Il est la réponse de I’Esprit a I’indigence de la créatu-
re, 'origine d’une postérité dont le terme, par-dela les ages, est la
connaissance immortelle et bienheureuse de la vérité. L’Eternel est
attentif : il entend I’appel qui monte de la terre et répond a la
détresse de I’ignorance mentale par la miséricorde illuminatrice de
sa grace.

«L’ange de I’Eternel la trouva prés d’une source d’eau dans le
désert. » Le désert ' est le dénuement purificateur qui précede la
révélation. Ismaél est donc pour Agar non seulement le réconfort,
la consolation supramentale qui descend sur son affliction, mais la
découverte intime d’une réalité plus importante que son existence
terrestre, que le souffle qui I’anime. Il est la manifestation d’une
force indomptable qui vient de Dieu: «Il sera comme un ane
sauvage ; sa main sera contre tous, et la main de tous sera contre
lui ; et il habitera en face de tous ses fréres. » (v. 12) A la peine
du désert, a la stérilité * spirituelle qui régénére 1’ame en la

' Le sens mystique du désert sera longuement étudié plus loin.

? Le sens purificateur et régénérateur de la mort, de la stérilité, de 1I’oubli mysti-
que sous toutes les formes naturelles qu’il revét en I’homme et dans I’univers est
aussi abordé en détail plus loin.



118 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

dépouillant de son savoir imparfait et de ses erreurs, succeéde la
merveilleuse fécondité de I'intelligence divine. Ismaél sera, sur la
terre, un pouvoir de la révélation supraconsciente, seul, face a
I’ignorance et a I’orgueil des hommes, leur frere, leur bienfaiteur,
mais, en apparence, leur ennemi, a cause de I’inimitié qui existe
dans le monde entre la conscience indivisible de la lumiere et la
perception différenciée du mental centrée sur I’ego.

« L’ane sauvage » est, au sens mystique du terme, le destruc-
teur, celui qui rue et terrasse ses ennemis, 1’agent de la mort,
I’infernal, selon d’anciennes traditions. Puisqu’il est ici le sauva-
ge, le solitaire demeurant « en face de tous ses fréres », s’opposant
a eux par la détermination farouche de son humeur, et puisqu’il est
aussi Ismaél, la réponse de Dieu a la détresse humaine, il est une
incarnation de la puissance transcendante, son invincible énergie
purificatrice, I’entétement illimité de 1’Eternel qui, par 1’anéan-
tissement du moi individuel en I’homme, par la régénération des
plans physiques et mentaux de la conscience rivés sur 1’apparence
mortelle de la vie, enfante la création a la béatitude de la sainteté.

La révélation radieuse de 1’ange atteint Agar comme si elle
concevait son fils pour la seconde fois, comme si elle le contem-
plait dans son ame rayonnant du mystére de sa réalité supra-
consciente ; Agar se désaltere a 1’eau de la source qui est celle de
la vision bienheureuse : Lachai-Roi, c’est-a-dire le Vivant qui me
voit.

Et elle exprime ainsi la joie ineffable qu’elle a regue : « Elle
appela Atta-EI-Roi le nom de I’Eternel qui lui avait parlé ; car elle
dit : Ai-je rien vu ici, aprés qu’il m’a vue ? » (v. 13) !

Atta-El-Roi signifie littéralement : Toi, Dieu de vision. II est
Celui qui entend et qui voit, qui sait, et, par conséquent Celui qui
donne la vision de la connaissance, I’intelligence de Ce qui est. Le
bonheur d’avoir été connue et par la révélée a soi-méme, non
seulement dans son état présent, qui est misérable, mais dans la
postérité innombrable de sa race, dans I’enfantement prodigieux

! La rencontre de la Princesse Kunti avec Stirya, le Soleil, est de la méme inten-
sité spirituelle, de la méme splendeur, dans le texte qui en décrit 1’événement
intime.



LES ANGES 119

de I’Esprit triomphant au sein de I’humanité, est la supréme allé-
gresse de I’ame incarnée, la réponse a sa nostalgie séculaire.

Le « Dieu de vision », « le Vivant qui me voit », est le regard
lumineux de la vérité ouvert dans la conscience de 1’homme '.
Quiconque le contemple en soi-méme, entend sa voix et recoit son
enseignement est un bienheureux. Il n’est plus livré aux varia-
tions du mental ignorant et instable, ballotté sur les flots inclé-
ments de ses passions, troublé par les informations contradictoires
de ses sens et de leurs appétits, voué aux ambitions incontrolées
du moi personnel. Il vit dans la clarté de I’intelligence divine qui
le révele a lui-méme en lui découvrant Dieu, dans la félicité de la
vie éternelle qui est conception de soi, dans la sérénité de Celui
qui est et qui connait, qui fait naitre ses créatures a la postérité de
sa gloire.

Ce bref passage, si prodigieusement révélateur du processus
universel de la connaissance qui descend en ’homme semblable a
une flamme surnaturelle et vivante du haut de la supraconscience
et qui dépose en lui le germe de la sagesse, du pouvoir de I’Esprit
dans son accomplissement sacré sur la terre et « dans le ciel »,
revét, secondairement, une autre importance, tout aussi grande. Il
établit 1’origine des divers noms donnés a ’Eternel-Unique par la
dévotion des hommes. Un nom comme celui-ci : Atta-El-Rof est
ce que I’Inde appelle un mantra, c’est-a-dire un élément du Verbe
primordial exprimant la vérité selon sa conception fondamentale,
non travestie encore par les modes du mental dualiste. Le mantra *
est direct, immédiat. Il vient de Dieu ! 1l jaillit de la vision dans le
sein de la conscience subjuguée par la lumiére divine et garde en
elle son pouvoir originel : « Que la lumiere soit ! et la lumiere
fut. » (Genese 1:3) Ce pouvoir créateur s’applique a tous les
degrés de ’existence, du plus spirituel au plus matériel : « Dieu
dit: Qu’il y ait une étendue entre les eaux et qu’elle sépare les
eaux d’avec les eaux. » (Genese 1:6) « Dieu dit : que les eaux qui

! Cf. « ses yeux étaient comme une flamme de feu. » (Apocalypse 1:14)

? Voir a ce sujet le commentaire que Shri Aurobindo a fait de la Kena Upanishad
(Paris, Albin Michel : Trois Upanishads), et aussi dans Quelques aspects d’une
Sadhand, op. cit., les pages 165 a 169 consacrées au mantra.



120 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

sont au-dessous du ciel se rassemblent en un seul lieu, et que le
sec paraisse. Et cela fut ainsi. » « Dieu dit : Qu’il y ait des lumi-
naires dans 1’étendue du ciel, pour séparer le jour d’avec la nuit ;
que ce soient des signes pour marquer les époques, les jours et les
années. » « Dieu dit: Que les eaux produisent en abondance des
animaux vivants, et que des oiseaux volent sur la terre vers 1’éten-
due du ciel. » «Dieu dit: Que la terre produise des animaux
vivants selon leur espece. Et cela fut ainsi.» « Puis Dieu dit:
Faisons I’homme a notre image, selon notre ressemblance, et qu’il
domine sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, sur le
bétail, sur toute la terre, et sur tous les reptiles qui rampent sur la
terre. » (Genese 1:9, 14, 20, 24 et 26)

Le pouvoir créateur du Verbe contenu dans le mantra ou Parole
divine congue dans la conscience différenciée, accomplie en elle
comme une vie issue de sa nature transfigurée et fécondée par la
lumiére de I’Esprit, enfante I’Etre immuable et sa connaissance
parfaite de soi au devenir de I’existence visible et mortelle ou le
jour comporte son contraire la nuit, qui est ’autre aspect de la
révélation unique.' Il enfante également la matiere, la croissance
de la matiere, le mental et I’affectif de ’homme, la présence et la
destinée totales du cosmos. Et cela non seulement au commen-
cement, au premier matin de la création, mais a chaque aube
nouvelle de I’apocalypse dans la conscience individuelle, comme
dans ’activité purificatrice et féconde de I’extase.

La vision est une et réciproque, dans la conscience de ’homme
qui congoit en elle-méme la révélation de 1’Eternel. C’est I’Eternel
qui entend et qui voit, mais son intelligence devient celle de
I’homme, son regard et sa parole s’incarnent en I’homme, selon la
loi parfaite de sa postérité unique.

Ismaél symbolise la fécondité du contact qui s’établit entre le
moi personnel et son accomplissement parfait dans la transcen-
dance, entre la créature et Dieu, entre 1’existence éphémere et

! Les Vedas reconnaissent la méme antithése du jour et de la nuit dé&s I’origine de
la création : « Aditi est la déesse de I’infini, la conscience indivisible-lumineuse.
Diti est sa forme sombre, sa forme noire, le revers de sa création cosmique. »
(Shri Aurobindo : The Secret of the Veda.) Ici les noms eux-mémes établissent la
double face de la méme réalité transcendante.



LES ANGES 121

I’éternité. La lumiere de l’intelligence supréme l’engendre et le
pénetre, le fait vivre de sa vie parfaite, inaugure en lui une activité
qui lui permet de croitre en la sagesse et |’authenticité de sa
nature, qui enrichit le monde d’une manifestation de 1’Esprit. Ce
passage de la Genése réunit les deux éléments essentiels a toute
vision supramentale : 1’audition et la vision. C’est I’Eternel qui
entend et qui voit, qui connait sa créature et I’enfante a la justice
de sa loi, a ’ceuvre purificatrice, régénératrice et révélatrice de son
amour.

«Elle appela Atta-El-Roi le nom de I’Eternel qui lui avait
parlé. »

Comme au début de 1’Apocalypse, dans la vision supramentale
d’Agar « I’ange de 1’Eternel » et I’Eternel sont identifiés, car I’ex-
tase est le chemin par lequel la conscience différenciée du Divin
retrouve I'unité bienheureuse de sa nature et de sa perception ori-
ginelles ol I’univers et son créateur sont congus dans 1’indivisible
plénitude de I’Ame qui est la lumiére inaltérable de la vie. Mais
I’Eternel en s’adressant a ses créatures devient un nom individuel
dans leur compréhension caractérisée par le degré de leur intel-
ligence et leur maturité spirituelle. Il est, a chaque révélation de la
piété, «un nom de I’Eternel qui a parlé », un aspect matériel-
lement et mentalement définissable de la transcendance que
captent les facultés de I’homme. Et ces noms innombrables que
nul ne doit chercher a restreindre sont les flambeaux de I’illu-
mination unique et totale qui manifeste dans le monde la sainteté
de Dieu.

« Prés d’une source d’eau dans le désert », Agar, visitée par
I’ange de I’Eternel, ¢’est-a-dire éveillée a la vision intérieure de la
vérité supraconsciente, a vécu une conception definitive : « Ai-je
rien vu ici, aprés qu’il m’a vue. » Elle a été regardée par le Divin,
connue en sa destinée essentielle et profonde par I’intelligence
unique qui sait tout, concoit tout, voit tout. L’Eternel I’a vue,
c’est-a-dire 1’a révélée a elle-méme, 1’a placée sur le chemin juste
de son devenir, I’a illuminée de sa clarté qui résout le probleme de
I’homme. Et cette connaissance spirituelle, qui est entrée en elle,
qui I’a libérée et fécondée en I’orientant vers 1’ordre exact de son



122 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

existence sur la terre et dans I’ Absolu est simultanément pour elle
ultime et salutaire : « Ai-je rien vu ici ? » Elle n’a rien connu
d’autre, dans le désert purificateur de son a4me, pres de la source
de lumiere préte a la nourrir et a 1’éclairer, que cet aspect de
I’Eternel auquel elle donne un nom merveilleux : Atta-El-Roi, qui
signifie en hébreu: Tu es le Dieu de vision. Il est le nom dont
Dieu s’est revétu pour elle dans la révélation de ce jour-la et qui
s’est incarné en elle. Ce nom est réel, comme tant d’autres, nés de
la méme maniere dans la conscience humaine. Nul n’a le pouvoir
ici-bas d’en limiter le nombre ou d’en nier I’authenticité. Il appar-
tient 2 I’Eternel seul d’en transmettre la joie et la réalité dans
I’esprit de ceux qui I’adorent, dans la contemplation de ceux a qui
il parle et il apparait selon son vouloir souverain. « C’est pourquoi
I’on a appelé ce puits le puits de Lachai-Rof ; il est entre Kades et
Bared », Lachai-Roi signifiant en hébreu : Le Vivant qui me voit
(v. 14).

Enfin le texte indique la situation géographique de la vision, le
lieu de I’accomplissement secret par lequel 1’Esprit Saint s’est
révélé en sa créature. Celui-ci donne au phénomene surnaturel sa
confirmation matérielle, de méme que, pour Agar, I’apparition de
I’Eternel s’incarne dans son fils.

Les anges et Abraham

Le chapitre dix-huitieme ' de la Geneése relate la visite faite a
Abraham par les «trois hommes » qui ne sont autres que trois
anges, trois messagers de I’Esprit annoncant au patriarche la
naissance prochaine de son fils Isaac et la destruction de Sodome
et de Gomorrhe. Abraham est I’ami de I’Eternel qui lui promet une
postérité infinie, la bénédiction invincible et glorieuse de la supra-
conscience dans le destin différencié du monde.

« Abram tomba sur sa face et Dieu lui parla en disant : Voici
mon alliance que je fais avec toi. Tu deviendras pere d’une mul-
titude de nations. On ne t’appellera plus Abram, mais ton nom

' Ces premiers chapitres de la Genése ont été analysés intégralement dans une
autre étude. Cf. Foi chrétienne et Spiritualité hindoue, tome II, pp. 277-340.



LES ANGES 123

sera Abraham, car je te rends pére d’une multitude de nations.
Je te rendrai fécond a I’infini, je ferai de toi des nations, et des rois
sortiront de toi. J’établirai mon alliance entre moi et toi et tes
descendants apres toi, selon leurs générations : ce sera une alliance
perpétuelle, en vertu de laquelle je serai ton Dieu et celui de ta
postérité apres toi. Je te donnerai, et a tes descendants apres toi, le
pays que tu habites comme étranger, tout le pays de Canaan, en
possession perpétuelle et je serai leur Dieu. » (Genése 17:3-8)

La particule ha ajoutée ici au nom initial d’Abram est un dimi-
nutif amical qui confére a celui qui le recoit un plus haut degré
d’intimité avec son interlocuteur. C’est le moment ol I’Eternel
révele a son fidele serviteur 1I’unité transcendante de la vie, « son
alliance » telle qu’elle est manifestée dans la création et doit étre
respectée de génération en génération : la voie de la connaissance
divine en I’homme et dans le monde, la destinée unique de leur
devenir en Dieu.

Au chapitre dix-huit, I’ange est I’énergie supraconsciente qui
féconde I’étre de sa lumiére et assure ainsi sa postérité spirituelle
dans I’incarnation, la croissance de la créature dans I’intelligence
de la loi et la perfection de la vie ; et il est en méme temps la force
destructrice de la purification céleste qui anéantit 1’erreur de la
conscience individuelle, I’égarement de 1’illusion érigeant le moi
personnel en une autonomie capable de se séparer du créateur et
de renier son héritage c’est-a-dire son identité bienheureuse avec
I’ Absolu.

« Alors I’Eternel fit pleuvoir du ciel sur Sodome et sur Go-
morrhe du soufre et du feu de par I’Eternel. » (Genése 19:24)
L’insistance du texte démontre assez que la purification vient de
I’Esprit, qu’elle est voulue et réalisée par I’Esprit, sans aucune
participation du pouvoir de ’homme. Nous aurons a revenir plus
d’une fois sur ce theme important au cours de cette exégese.

Au chapitre 22:9-18, nous lisons : « Lorsqu’ils furent arrivés au
lieu que Dieu lui avait dit, Abraham y éleva un autel et rangea le
bois. Il lia son fils Isaac et le mit sur I’autel par-dessus le bois.
Puis Abraham étendit la main et prit le couteau pour égorger son
fils. Alors 1’ange de 1’Eternel I’appela des cieux et dit : Abraham !



124 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Abraham ! Et il répondit : Me voici ! L’ange dit : N’avance pas ta
main sur I’enfant et ne lui fais rien, car je sais maintenant que tu
crains Dieu et que tu ne m’as pas refusé ton fils, ton unique.
Abraham leva les yeux et vit derriere lui un bélier retenu dans un
buisson par les cornes ; et Abraham alla prendre le bélier et 1’ offrit
en holocauste a la place de son fils. Abraham donna a ce lieu le
nom de Jehova-Jiré. C’est pourquoi I’on dit aujourd’hui: A la
montagne de I’Eternel il sera pourvu. L’ange de 1I’Eternel appela
une seconde fois Abraham des cieux et dit: Je le jure par moi-
méme, parole de I’Eternel : parce que tu as fait cela et que tu n’as
pas refusé ton fils, ton unique, je te bénirai et je multiplierai ta
postérité, comme les étoiles du ciel et comme le sable qui est sur
le bord de la mer, et ta postérité possédera la porte de ses ennemis.
Toutes les nations de la terre seront bénies en ta postérité parce
que tu as obéi 2 ma voix. » L’ange de I’Eternel intervient d’abord
pour arréter la main d’Abraham qui va frapper son fils Isaac puis
pour le bénir et lui promettre une fois encore une postérité nom-
breuse « comme les étoiles du ciel et comme le sable qui est sur le
bord de la mer ; et ta postérité possédera la porte de tes ennemis.
Toutes les nations de la terre seront bénies en ta postérité parce
que tu as obéi a ma voix, parce que tu ne m’as pas refusé ton fils,
ton unique. »

Isaac est le fruit inespéré et surnaturel de la vieillesse, I’accom-
plissement de la promesse divine par la toute-puissance de 1’Eter-
nel. Sa réalité humaine a bien moins de poids que la révélation
spirituelle qu’elle incarne, que la postérité qu’elle inaugure sur le
chemin de la connaissance et de I’immortalité. Il est le fils de
I’alliance, c’est-a-dire de la conscience qui a concu en elle-méme
I’unité divine de la vie, ’indestructible plénitude et la sainteté de
1’Etre, oit ’'homme devient le pére des nations engendrées dans la
vérité transcendante du Verbe originel, destinées a croitre dans la
lumiere de la bénédiction et la paix de I’union avec le Seigneur.

Dans le passage qui nous occupe, Abraham est tout d’abord
I’image de I’obéissance absolue  la voix de 1’Eternel, de 1’immo-
lation de soi jusqu’en la vie de son propre enfant. Car tout appar-
tient a Dieu, la vie du pere et celle de I’enfant, et leur sacrifice les



LES ANGES 125

accomplit en I’Eternel, dans le jour de la postérité céleste, de
I’intelligence supraconsciente et infinie qui « posséde la porte des
ennemis » et scelle leur pouvoir dans I’éblouissante clarté de sa
révélation ; en eux « toutes les nations de la terre seront bénies,
parce que tu as obéi & ma voix ». Abraham est ainsi ’héritier de la
puissance révélatrice du Tres-Haut qui vainc les énergies contrai-
res, force la porte de I’erreur, de 1’ignorance et de 1’orgueil terres-
tre et ’envahit de sa splendeur, qui est la bénédiction de la fidélité
et de I’amour, la promesse de I’immortalité par la connaissance et
le respect de la loi divine manifestée dans ’univers. La bénédic-
tion de I’Esprit est universelle, sans acception de personne. Elle
atteint « toutes les nations de la terre ». Plus loin, nous retrou-
verons fréquemment cette expression dans I’Apocalypse et chez
les prophetes. Elle désigne les différentes parties de 1’étre et du
cosmos, les divers plans de la vie intégrale et unique : le matériel,
le physique, le vital, le mental, 1’affectif, le psychique et le spiri-
tuel. « Toutes les nations de la terre », c’est-a-dire tous les élé-
ments qui constituent la créature et le monde sont atteints par la
sanctification, bénis et régénérés par 1’obéissance d’une seule
conscience différenciée a la voix du Seigneur, a la vérité transcen-
dante dévoilée en elle.! « La porte » est le symbole de 1’acces et de
la défense. Elle se ferme en l’intelligence humaine prisonniére
d’elle-méme. Elle s’ouvre a I’infinie clarté de la compréhension
supramentale, de la révélation créatrice et illuminatrice de I’Esprit,
dans la conscience purifiée qui se dépouille progressivement de
I’ego. « Posséder la porte de tes ennemis » signifie, a la lettre,
posséder le pouvoir et la force de triompher de 1’ignorance et de
P’erreur de I’intelligence physique et mentale. « Ta postérité pos-
sédera la porte de ses ennemis. Toutes les nations de la terre seront
bénies en ta postérité, parce que tu as obéi a ma voix. » (Genése
22:17-18)

Le sens spirituel de ces deux versets éclate avec évidence : la
réponse a la voix de I’Eternel jusque dans I’acceptation de la mort
conduit a la connaissance mystique qui est la victoire sur la fai-

! Ce théme sera repris en détail ultérieurement.



126 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

blesse et la confusion de la conscience physique et mentale
dominée par le moi personnel, et a la bénédiction de la postérité
divine qui est la résurrection a la vie éternelle. C’est, avant le
temps et donc dans l’'infini de I’immortalité, Vendredi-Saint et
Paques, la Croix et la Résurrection de 1’dme individuelle qui renait
a son identité absolue avec le Pere. Ainsi se trouvent établies avec
exactitude des le début de la Genese les étapes de la discipline
purificatrice qui raméne I’homme 2 la sainteté, ’alliance de I’Eter-
nel avec sa création, I’intimité du dialogue qui les unit ici-bas, la
fidélité qui accomplit la loi divine dans 'univers.

L’ange est ici I’énergie spirituelle de 1’extase qui, par I’accom-
plissement du sacrifice inconditionné de soi, donne a la conscience
incarnée le pouvoir de pénétrer dans la vision lumineuse de I’éter-
nité. La créature limitée aux données de 1’espace et du temps, a la
naissance et a la mort sur la terre s’épanouit dans la postérité in-
calculable de I’Esprit.

Certes, il serait trop long de nous arréter a toutes les appari-
tions d’anges que contient la Bible. Nous en interrogerons encore
quatre :

a) La vision de I’échelle.

b) Le combat de Jacob avec I’ange.

c) L’apparition de ’ange sur 1’autel des parfums, dans le tem-
ple, alors que Zacharie était sacrificateur.

d) Et enfin I’ange visitant Marie pour lui annoncer la venue du
Seigneur, parce qu’elles constituent quatre étapes impor-
tantes de la vie contemplative par laquelle I’dme humaine
remonte vers la connaissance de Dieu.

A. La vision de I’échelle

« Jacob partit de Beer-Schéba et s’en alla a Charan. Il arriva
dans un lieu ou il passa la nuit, car le soleil était couché. Il y prit
une pierre dont il fit son chevet et il se coucha dans ce lieu-la. Il
eut un songe. Et voici, une échelle était appuyée sur la terre et son
sommet touchait au ciel. Et voici, les anges de Dieu montaient et



LES ANGES 127

descendaient par cette échelle. Et voici, I’Eternel se tenait au-
dessus d’elle, et il dit: Je suis I’Eternel, le Dieu d’Abraham ton
pere et le Dieu d’Isaac. La terre sur laquelle tu es couché, je la
donnerai a toi et a ta postérité. Ta postérité sera comme la pous-
siere de la terre ; tu t’étendras a I’occident et a 1’orient, au septen-
trion et au midi, et toutes les familles de la terre seront bénies en
toi et en ta postérité. Voici, je suis avec toi, je te garderai partout
ou tu iras, et je te ramenerai dans ce pays ; car je ne t’abandon-
nerai point que je n’aie exécuté ce que je te dis. Jacob s’éveilla de
son sommeil et il dit: Certainement, 1’Eternel est en ce lieu, et
moi, je ne le savais pas ! Il eut peur et dit : Que ce lieu est redou-
table ! C’est ici la maison de Dieu, c’est ici la porte des cieux ! Et
Jacob se leva de bon matin ; il prit la pierre dont il avait fait son
chevet, il la dressa pour monument et il versa de 1’huile sur son
sommet. Il donna a ce lieu le nom de Béthel ; mais la ville s’appe-
lait auparavant Luz. Jacob fit un veeu, en disant : Si Dieu est avec
moi et me garde pendant ce voyage que je fais, s’il me donne du
pain a manger et des habits pour me vétir, et si je retourne en paix
a la maison de mon pere, alors I’Eternel sera mon Dieu ; cette
pierre que j’ai dressée pour monument sera la maison de Dieu, et
je te donnerai la dime de tout ce que tu me donneras. » (Genése
28:10-22)

Jacob est le fils qui a recu la bénédiction d’Isaac son pere et qui
s’en va, conformément a 1’ordre regu, chercher une femme aupres
de son oncle Laban.' Voici en quoi consistait la bénédiction :
« Que le Dieu tout-puissant te bénisse, te rende fécond et te multi-
plie, afin que tu deviennes une multitude de peuples ! Qu’il te
donne la bénédiction d’Abraham, a toi et a ta postérité avec toi,
afin que tu possedes le pays ou tu habites comme un étranger, et
qu’il a donné a Abraham ! » (Genese 28:3-4)

Nous savons déja quelle est la bénédiction accordée par 1’Eter-
nel & son serviteur et ami, Abraham. C’est la promesse d’une

" 11 serait beaucoup trop long d’analyser toutes les circonstances de son départ :
I’achat du droit d’ainesse, la bénédiction d’Isaac obtenue par ruse et par menson-
ge, etc. Voir a ce sujet les conférences de Ma consacrées au livre de la Geneése.
(Enregistrements disponibles.)



128 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

postérité spirituelle sur la terre, dans 1’existence matérielle et
mentale du monde. Car ce que 1’Eternel promet, ce n’est certes
point seulement une descendance purement animale de créatures
semblables se multipliant a I’infini, c’est une succession féconde
dans la pénétration lumineuse de la vie, dans la découverte de sa
justice et de sa loi, dans la fidélité de I’amour et de la révélation,
de I’enseignement que 1’Eternel donne a ses enfants. Nous I’avons
déja vu, le bien que I’Eternel procure 2 Abraham est une intelli-
gence intérieure des événements, une justesse infaillible dans I’ac-
tion qui lui assurent la victoire sur ses ennemis et la réussite dans
ses entreprises. La bénédiction de 1’Eternel est le don du jugement
exact venant de I’Esprit, de I’effort direct et lucide qui ne manque
point son but, de I’information mystique jaillissant dans la cons-
cience de I’homme du sommet de la lumiére transcendante dont il
est issu. Ainsi, des les premieres pages de la Bible, se trouve net-
tement établi le sens du livre tout entier qui n’est autre que la
longue et minutieuse description du cheminement de I’ame indivi-
duelle au travers de l’existence manifestée du Tres-Haut, en
laquelle elle est destinée a retrouver la plénitude de sa nature,
c’est-a-dire son identité parfaite avec I’ Absolu. La premicre étape
du chemin est sa naissance dans le monde sous une forme déter-
minée et donc limitée par I’espace et le temps qui conditionne son
comportement et ses capacités dans 1’'univers. La deuxieme étape
est « la faute ' », I’illusion du moi personnel auquel elle s’identifie
et qui la sépare du Divin, de la vision bienheureuse de I’unité ori-
ginelle et immortelle de I’existence qu’elle possede immua-
blement, en tant que créature de I’Eternel. Elle est dés lors prison-
niere de la perception imparfaite des dualités, de toutes les luttes,
de toutes les difficultés, des obstacles et des douleurs sans nombre
qui en sont la conséquence en elle-méme. Elle est « chassée du pa-
radis » de la perfection divine, vouée a 1’ceuvre de sa rédemption,
de sa renaissance a la béatitude de la sainteté. Elle vit dans la
fidélité miséricordieuse du Seigneur a son égard. La troisieme
étape est celle du déluge, de la purification venue du ciel sur la

' Nous étudions ailleurs aussi le sens qu’il convient de donner & 1’épisode de la
pomme relaté au troisieme chapitre de la Genése.



LES ANGES 129

corruption de I’homme, sur son égarement dans la division et I’or-
gueil de la conscience mentale.

On peut établir un parallele entre le récit du déluge et la des-
cente du Gange, fleuve sacré de 1’Inde, sur la terre. Dans les deux
cas, I’eau qui tombe du ciel est purificatrice et menace de détruire
le monde. Dans les deux cas I’extermination complete des hom-
mes est évitée par une intervention « personnelle » du Divin. Dans
la Bible, Dieu épargne Noé avec sa famille et ses biens, en 1’aver-
tissant et en 'instruisant de ce qu’il doit faire. Dans les Vedas,
c’est le dieu Shiva, représentant la pureté parfaite de la conscience
vivant dans la vision de I'unité transcendante, qui s’interpose entre
les flots purificateurs et I’'univers, que leur violence dévastatrice
menace d’anéantir.

L’eau a, dans la vie mystique, un sens presque permanent de
purification et de consécration spirituelles. Elle symbolise la
netteté de I’Esprit qui posséde et donne la connaissance de ce qui
est, la béatitude de I’accomplissement dans la clarté de ’intelli-
gence parfaite. Lorsque la conscience incarnée est faussée, cor-
rompue par le mensonge du moi personnel qui la domine et inspire
toutes ses activités, le flot purificateur de la vision supracons-
ciente, de I’illumination supréme lui est insupportable. Au lieu de
la laver de ses erreurs et de 1’enfanter a une existence nouvelle,
divinement orientée, il la détruit en 1’annulant. Aussi la miséricor-
de du Tres-Haut, sous une forme ou sous une autre, atténue-t-elle
la fureur du fleuve et limite-t-elle le déluge, afin que ’homme ne
meure point sous ’exces de leur puissance, mais renaisse a son
devenir authentique dans la compréhension progressive de la
réalité. L’illusion du moi individuel est ici-bas une protection in-
dispensable a [’existence de la créature. La dissoudre d’un seul
coup, c’est supprimer le chemin bienheureux de la grace, la longue
transfiguration de la rédemption et de I’amour par I’ccuvre du
Seigneur. La régénération toujours a nouveau nécessaire de 1’hu-
manité est donc proportionnée par Dieu au degré de sa force,
a D’étendue de sa faiblesse, a ’intensité de sa nostalgie et, en
méme temps, a la plénitude de la résurrection spirituelle qui
Iattend. Dieu intervient. L’Eternel dose et mesure la révélation de



130 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

sa gloire immuable aux capacités du monde, a la raison de I’hom-
me, qu’il fait croitre, infiniment, dans la joie de sa sagesse et de sa
sainteté.

La tour de Babel en est une autre image, saisissante. « Toute la
terre avait une seule langue et les mémes mots. Comme ils étaient
partis de ’orient, ils trouverent une plaine au pays de Schinear et
ils y habiterent. Ils se dirent ’'un a 1’autre : Allons ! faisons des
briques et cuisons-les au feu. Et la brique leur servit de pierre et le
bitume leur servit de ciment. Ils dirent encore : Allons ! batissons-
nous une ville et une tour dont le sommet touche au ciel, et fai-
sons-nous un nom, afin que nous ne soyons pas dispersés sur la
face de toute la terre. L’Eternel descendit pour voir la ville et la
tour que batissaient les fils des hommes. Et I’Eternel dit : Voici, ils
forment un seul peuple et ont tous une méme langue et c’est la ce
qu’ils ont entrepris ; maintenant rien ne les empécherait de faire
tout ce qu’ils auraient projeté. Allons! descendons, et la confon-
dons leur langage, afin qu’ils n’entendent plus la langue les uns
des autres. Et I’Eternel les dispersa loin de 12 sur la face de toute la
terre ; et ils cesserent de batir la ville. C’est pourquoi on I’appela
du nom de Babel, car c’est 1a que I’Eternel confondit le langage de
toute la terre, et c’est de 1a que 1’Eternel les dispersa sur la face de
toute la terre. » (Geneése : 11:1-9)

Verset 1 : la langue unique de la terre est celle du mental centré
sur le moi individuel. Elle est I’exaltation de la personne humaine,
de ses capacités, de ses pouvoirs (v. 2 a 4), ’homme se croit
I’auteur de ses actions, le maitre de sa destinée ; son orgueil et son
ambition montent jusqu’au ciel méme qu’il voudrait asservir '. Il
veut se donner a lui-méme un nom (v. 4), alors qu’il est fils de
I’Eternel et qu’il ne peut porter avec vérité aucun autre nom que
celui-la. Il se sent « dispersé sur la face de toute la terre » a cause
de son intelligence asservie aux perceptions dualistes, et tente de
recréer son intégralité perdue par les faibles moyens de sa raison
qui connait bien peu de Ce qui est, ignore sa propre authenticité

! Nous retrouverons ce théme dans 1’Apocalypse.



LES ANGES 131

et celle de Dieu, est incapable de concevoir I’'immortalité, la plé-
nitude et la sainteté de 1’infini. Car en elle tout est fini, limité,
incomplet, imparfait.

Cependant la puissance du mental humain centré sur I’ego est
grande (v. 6). Elle conquiert le monde et I’espace, le devenir de la
matiere et de ses énergies, du corps et de ses forces, la science et
son inépuisable perspicacité, son invention subtile et tenace, dont
cependant elle ignore la fin et fausse, a cause de cela, les plus
Iucides conquétes, centrant sur soi ce qui devrait étre orienté vers
la vision lumineuse et totale de 1’Esprit, seule unité indissoluble de
I’existence.

Versets 7 et 8 : La conséquence inévitable et constante de cette
unité artificiellement échafaudée par le mental humain, dans quel-
que domaine que ce soit : la vie religieuse ou politique, intime ou
sociale, les aspirations de I’dme, du corps ou du cceur, est l’incon-
cevable confusion de l'intelligence, de la vie et du langage qui les
exprime. Car ['unité est dans I’Esprit et I’Esprit seul la donne.
Mais c’est aussi a cause de lui que les hommes sont « dispersés
sur la face de toute la terre » et qu’ils ne peuvent continuer « de
bdtir la ville » portant I’orgueilleux nom de Babel, c’est-a-dire :
porte de Dieu. ' La conscience individuelle incarnée est faite pour
peupler la terre de sa diversité. L’Esprit lumineux et créateur ne
lui a point donné le pouvoir de concevoir et de créer I’unité qui est
la porte du Divin, le seuil de I’identification avec 1’Absolu.
Chaque tentative que le mental fait pour y parvenir le plonge dans
une dispersion plus profonde et plus compleéte de ses facultés.
Car seule I’immolation du moi personnel, du mental centré sur
I’ego, ouvre la porte du ciel, pénetre dans la béatitude lumineuse
et connait la puissance indivisible de I’Esprit.

Tant que ’homme cherche par lui-méme, avec les moyens

N

réduits de sa perception physique et mentale, a construire la

' Babel signifie en méme temps « confusion » et « porte de Dieu ». Elle est le
plan mental de la conscience incarnée qui précéde et pressent la connaissance de
I’unité divine mais ne peut y pénétrer, car son role est de demeurer dans la diver-
sité des individus, dans la « confusion » qui est a la fois la richesse et la peine de
la terre.



132 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

demeure de sa puissance concentrée et de I’élever jusqu’a I’infini,
il ne fait qu’augmenter sa confusion, approfondir la division, le
déséquilibre et la dispersion des forces contraires qui 1’habitent.
Invariablement il aboutit a une tyrannie, pour lui-méme et pour
ses freres : intransigeance et intolérance religieuse dont les effets
atteignent souvent la plus extréme cruauté matérielle et morale ;
exces de ’ascese ; tyrannie politique des régimes et des gouverne-
ments totalitaires ; folie des réactions collectives ; dureté indivi-
duelle, sociale et familiale ; incapacité des « amis du peuple » a
créer une entente basée sur la plénitude de la vie et non sur la sup-
pression de certaines de ses manifestations, a instaurer un « cli-
mat » a la fois laborieux et fécond, désintéressé, joyeux, riche en
possibilités d’épanouissements et de progres illimités dans tous les
domaines, simultanément, respectant I’intégralité de 1’étre et celle
de la société, la variété incalculable des personnes et des capacités
comme le bien-&tre de ’ensemble des hommes. Face a la contrain-
te d’un égoisme régnant, I’individu en érige un autre, mais il ne
sort point de la cage étroite ol sa soif d’accomplissement total et
libre tourne en rond, semblable a un fauve puissant que la captivité
dévore et rend méchant.

L’ouverture est ailleurs, au-dedans de lui, dans I’intime per-
ception de toutes ses facultés réunies, dans le consentement silen-
cieux et calme ou il renonce « au nom » qu’il s’est donné pour
retrouver le seul nom qu’il porte avec ses fréres, avec 1’univers et
ce qui s’y trouve, le nom unique, indivisible et resplendissant qu’il
a recu de Dieu ! Alors la confusion cesse, la dispersion devient
I’harmonie de toutes les parties ensemble, les peuples ne sont plus
qu’une seule nation, I’€tre divisé en lui-méme retrouve la paix de
son authenticité immortelle qui I’identifie au Pére. Alors il n’est
plus nécessaire de « batir une ville et une tour dont le sommet
touche au ciel. » (v. 4) La ville, le pays de la réunion bienheureuse
est en soi ; la tour est I’ascension lumineuse de la conscience hu-
maine qui s’éleve, d’étape en étape, sous le regard miséricordieux
de I'Eternel, en sa fidélité infaillible, vers la vision céleste et
radieuse de la vérité, de la connaissance qui délivre de toutes les
chaines, ici-bas comme dans I’ Au-Dela.



LES ANGES 133

La quatriéme étape est Abraham, 1’ami de I’Eternel, ’homme 2
qui I’Eternel révele son alliance et en qui il dispose sa postérité
selon I’Esprit. La conscience individuelle est visitée par 1’illumi-
nation transcendante. Sa dispersion se concentre en une vision
intérieure qui s’exhausse au-dessus du mental. Elle retrouve le
chemin de I’unité de son étre et de la vie. Elle recoit I’enseigne-
ment du Seigneur, elle rentre dans le devenir exact de sa nature,
dans I’émerveillement de son d4me, qui est la dévotion, dans la
force de ses facultés, qui est I’obéissance a la voix intérieure de
I’existence, a la loi incarnée dans 1’univers ; elle découvre la lumi-
neuse promesse de sa postérité, c’est-a-dire 1’héritage divin, le
retour a I’identité du Fils et du Pére. Abraham est le premier nom
de I’alliance de 1’Eternel, la premiére étape du chemin de la fidéli-
té, de I’amour, de I’immolation et de la résurrection qui accomplit
la création dans la plénitude du Divin. Apres Isaac, Jacob est
appelé a trouver la voie de la méme prospérité, I’efficacité de la
méme bénédiction dans sa vie et pour celles qui sortiront de lui.
Nous le répétons : il ne s’agit point d’une progression dans le
temps. 1l s’agit d’une captation intérieure, essentielle, fondamen-
tale qui s’accomplit ici-bas avec le temps mais qui ne dépend pas
de lui, qui I’annule en atteignant sa réalisation supréme. La
conquéte de la valeur initiale de la créature restitue celle-ci a
I’éternité dont elle nait a chaque heure, en laquelle elle croit,
s’épanouit et golte la joie créatrice de la connaissance et de
I’amour, la victoire de la résurrection a I'immortalité ; la cons-
cience individuelle incarnée saisit Dieu au fond d’elle-méme et se
reconnait vie de sa vie, lumiere de sa lumiére. Un contact fécond,
d’une intimité ardente, surnaturelle, s’est établi en elle entre son
apparence différenciée et I’immuable transcendance dont elle est
issue, I’Absolu dont elle est ’image éphémere dans le monde
visible. Le dialogue de la révélation commence qui la conduit
longuement, difficilement par la route de la postérité spirituelle
innombrable, de I’enseignement divin, des chutes, des rechutes,
des combats, des infidélités que transfigure dans sa sagesse 1’im-
mense fidélité du Seigneur, de la purification répétée, de I’immo-
lation totale jusqu’a la contemplation ineffable du Réel, dans la



134 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

paix de la sainteté. Le sentier invisible de la vie est continu et il est
unique. Il commence par un ordre supraconscient qui résonne au
fond de I’étre comme un appel d’armes : « Va-t’en de ton pays, de
ta patrie, et de la maison de ton pere, dans le pays que je te
montrerai '. » Quitte ce que tu connais et que tu aimes, [’existence
qui t’est familiere, les pensées que tu crois justes, les sentiments
que tu estimes et va «dans le pays que je te montrerai », vers
l’inconnu de ma révélation. Et par cette réponse : « Abram partit,
comme ’Eternel le lui avait dit.> » Telle est la genése de la purifi-
cation et de lintelligence, le début de la piété, de la religion, la
conversion qui est la discipline de la maitrise de soi (du moi
individuel par le Moi infini) et de la connaissance (du Soi éternel,
indivisible et parfait), reliant * la créature a son créateur, la cons-
cience différenciée a la transcendance immortelle, unique et
radieuse et, par la, toutes les créatures entre elles, toutes les
destinées entre elles, le cosmos entier en une méme harmonie
rayonnante du Divin, en un seul chant d’allégresse et d’amour, en
une seule éternité resplendissante. La croissance de la conscience
incarnée dans la lumicre de la vérité, sa nature authentique et
immuable, est ininterrompue et elle est une. Elle est intérieure a
toute apparence, essentielle a toute vie et ne dépend que de la
toute-sagesse et de la plénitude du Divin exprimées dans 1’univers
et dans I’homme. Elle est un phénomene de 1’éternité, un batte-
ment de 1’infini. Les noms dont elle se revét comme Abraham,
Isaac, Jacob, Moise, Elie, Daniel, Jean-Baptiste, Jésus, etc., ont la
valeur absolue de la puissance révélatrice de I’Eternel, mais s’effa-
cent dans 'ultime illumination de sa réalité transcendante.

Le dialogue de I’apocalypse qui commence par la conversion
d’Abraham se détournant du connu, du familier chers a sa pensée,
a son ceeur et a son corps, pour se diriger vers I’inconnu ol le
convie la voix du créateur, et qui aboutit a la bienheureuse iden-
tification du Fils et du Peére dans l’intégralité consciente de la
création, ce long chemin que la Bible retrace minutieusement,

! Genese 12:1.
2 Genése 12:4.
* Du verbe latin religo-are : attacher, lier.



LES ANGES 135

pas a pas, avec ses luttes, ses victoires, ses désastres et ses récon-
forts, est intérieur a toute créature, il est le destin de tout homme
que la terre promise de la connaissance et de la gloire divine
attend. Il s’ouvre par Abraham, I’acceptation de la souveraineté
spirituelle en I’étre incarné, pour s’accomplir en Jésus, la sainteté
de la supraconscience dans I’incarnation. Tout et tous sont en
Christ, la réalité unique de I’étre, la révélation du Pere dans le Fils
qui est la vie de I'univers. La Bible est le récit du devenir intime
de I’homme, depuis son éveil dans le monde visible jusqu’a son
réveil dans I’immortalité resplendissante de I’Esprit. L’age de la
piété s’inaugure en lui par Abraham ot I’enseignement de I’Eter-
nel-Esprit est regu et accepté par la conscience individuelle, ou le
savoir divin est lentement conquis sur I’ignorance et la nuit du
physique et du mental soumis a I’ego. Les intrusions fréquentes de
la lumiére transcendante dans I’intelligence humaine assouplie par
I’obéissance et la dévotion, préparée par I’amour filial a la
compréhension de la justice et de la loi établies en elle par le
créateur font I’objet de plus d’un épisode. Ce sont les interventions
des anges, du Seigneur lui-méme, les songes, les visions et tout ce
qui concerne 1’activité supramentale de la vie incarnée dans le
monde. D’autres passages, longs et douloureux, relatent les com-
bats répétés, les défaites, les victoires, les infidélités, les repentirs,
les captivités, les délivrances, peignant le paysage de I’existence
de chaque homme, ou tous ces éléments se succedent et se super-
posent de la méme maniere. L histoire de I'univers est I’histoire de
I’individu. Celui qui maitrise le désordre, I’incohérence et 1’igno-
rance en lui-méme féconde et délivre la terre. Celui qui crée en
lui-méme le chaos, les ténebres et la folie de 1’égoisme et de
P’orgueil les enfante également dans I'univers. Le seul moyen de
résoudre les problemes personnels et sociaux qui tourmentent
[’humanité est I’enseignement : il faut que ceux qui savent instrui-
sent sans se lasser, de toutes les maniéres utiles ! « Allez, instrui-
sez toutes les nations. ' » Mais ceux qui savent sont ceux qui ont
tout d’abord recu en eux-mémes l’instruction de I’Esprit supra-
conscient, qui ont dépassé les perceptions et les réactions

! Matthieu 28:19. Texte repris plus loin en détail.



136 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

de la conscience physique et mentale centrée sur le moi différen-
cié, qui ont pénétré dans la vision de béatitude et de vérité, qui ont
entrepris en eux-mémes la croissance bienheureuse de I’dme dans
la clarté de U'infini.

Le dernier 4ge de ’homme, celui de la maturité spirituelle, est
le détachement du monde dans le monde. Rien ne doit étre consi-
déré ni ressenti comme une géne, un obstacle, une présence ou un
fait hostile, car chaque étre, chaque événement, chaque chose est
un élément de la plénitude, contribue a I’harmonie parfaite et tota-
le du devenir. Le renoncement absolu a soi est ’amour qui em-
brasse I'univers entier, tout ce qu’il renferme, et I’accomplit dans
la perfection de la transcendance ou la vie se congoit dans son
inaltérable réalité qui est lumiere et joie créatrices, impérissable-
ment et sans limites d’aucune sorte, ol la personne terrestre s’épa-
nouit dans 1’unité indivisible de I’Etre ineffable.

«Que le Dieu tout-puissant te bénisse, te rende fécond et te
multiplie, afin que tu deviennes une multitude de peuples ! Qu’il
te donne la bénédiction d’Abraham, a toi et a ta postérité avec toi,
afin que tu possedes le pays ot tu habites comme étranger, et qu’il
a donné a Abraham. » (Genése 28:3-4)

La bénédiction du Dieu tout-puissant est la fécondité, sur tous
les plans de I’étre et de la vie, la prospérité au sens divin du mot
qui est a la fois la conquéte et la maitrise des pouvoirs terrestres de
I’homme et la connaissance de I’Esprit ' ; sa royauté dans 1’exis-
tence du monde conformément a la Geneése 2, et sa vérité dans le
ciel, qui est la fidélit¢ a la loi incarnée en lui, la promesse de
I’alliance divine et son accomplissement dans 1’incarnation. Telle
est la « bénédiction d’Abraham », la postérité physique et spiri-
tuelle, la « possession du pays ol tu habites comme un étranger,
et qu’il a donné a Abraham ! Ici-bas I’homme ne possede rien

' La domination que I’Eternel confére 2 I’lhomme sur la terre est la possession de
tous les plans de la vie et de I’intelligence qu’il incarne et dont le macrocosme est
la représentation agrandie. Voir a ce sujet les conférences de Ma consacrées a
I’exégese des premiers chapitres de la Genese. (Enregistrements disponibles.)

? « Dieu les bénit et Dieu leur dit : Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre
et I’assujettissez ; et dominez sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel et
sur tout animal qui se meut sur la terre. » Genése 1:28.



LES ANGES 137

véritablement. Tout peut lui étre repris d’un instant a 1’autre, d une
maniere ou d’une autre. Il est semblable a un étranger sans cesse
menacé d’étre chassé ailleurs. Le pays de Canaan, ou coulent le
lait et le miel, le pays de la victoire et de [’opulence réelle est une
conquéte qu’il doit faire en lui-méme, au prix d’incessants et sou-
vent dpres combats. Il ne lui appartiendra que conformément a la
volonté du Seigneur, au terme de toutes les épreuves, de tous les
chatiments mérités par ses infidélités, de toutes les purifications
nécessaires a sa recherche. L’homme s’en éloigne souvent,
longuement, se perd dans les contrées lointaines de son ignorance,
ou les ténebres de 1’égoisme et de l’orgueil, ou I'aridité de la
conscience sont pour lui I’exil amer des larmes, des révoltes, des
supplications, des regrets. Il ne le connaitra, il n’y entrera comme
le fils légitime qui regoit I’héritage sacré des mains mémes de son
pere, qu’a la fin du voyage a travers l’inconnu spirituel de son
dme, quand tout en lui aura été rendu a Celui qui le créa ; quand
il aura non seulement compris avec sa raison, accepté avec son
ceur, mais vécu avec son corps et toute la vérité de sa nature
Uimmolation totale qui le libere du voile d’illusion de l’ego et
I’épanouit dans [’identification lumineuse avec I’'Esprit. Alors il
possédera « le pays ou il habite comme un étranger » et la béné-
diction d’Abraham se sera réalisée en lui.

L’une des premieres étapes de cette conquéte intérieure et
bienheureuse, au travers des apparences et des vicissitudes de
I’existence terrestre, est le départ de Jacob pour Charan. En che-
min, il fit halte pour se reposer. Il s’endormit et il eut un songe.
« Il eut un songe. Et voici, une échelle était appuyée sur la terre,
et son sommet touchait au ciel. Et voici, les anges de Dieu mon-
taient et descendaient par cette échelle. Et voici, 1’Eternel se tenait
au-dessus d’elle ; et il dit : Je suis I’Eternel, le Dieu d’Abraham,
ton pere, et le Dieu d’Isaac. La terre sur laquelle tu es couché, je la
donnerai a toi et a ta postérité. Ta postérité sera comme la
poussiere de la terre ; tu t’étendras a I'occident et & 1’orient, au
septentrion et au midi; et toutes les familles de la terre seront
bénies en toi et en ta postérité. Voici, je suis avec toi, je te garde-
rai partout ou tu iras, et je te ramenerai dans ce pays ; car je ne



138 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

t’abandonnerai point que je n’aie exécuté ce que je te dis.»
(Genese, 28:12-15)

Telles sont les données constantes de ’expérience spirituelle
pour I’homme : une bénédiction, un départ, une révélation. La
bénédiction est la joie d’un contact avec le Pere, avec I’Esprit
supraconscient qui I’illumine, le guide, lui procure I’enthousiasme,
la force et le courage d’avancer. Ce contact peut revétir beaucoup
de formes différentes : celle d’un conseil ou d’un encouragement
donné, comme ici, par le pere humain, un supérieur, un ami, ou
méme une personne plus insignifiante ; il peut étre une lecture,
une parole saisie au passage, une épreuve soudain éclairée par la
lucidité supérieure de la conscience ; I’inspiration d’un travail dont
P’effort ’attire, dont le but le captive ; un ordre intérieur inattendu,
des circonstances qui bouleversent d’un seul coup sa vie et ses
projets, n’importe quel événement grand ou petit qui se gonfle a
ses yeux d’une importance primordiale, 1’arrache aux habitudes,
aux routines matérielles, mentales et affectives, le pousse vers un
accomplissement nouveau. Une lumiere supraconsciente jaillit des
données de la terre, transfigure 1’intelligence et 1’oriente vers un
imprévisible destin, vers I’inconnu du devoir originel et éternel qui
I’attend au fond d’elle-méme.

Le départ est le détachement. L’homme quitte un état de sa
croissance devenu insuffisant et s’engage sur la route de la con-
quéte. Jacob a grandi. Il n’est plus un enfant. Il change de pays
afin de trouver une femme, un travail meilleur, une situation plus
prospere, afin d’assurer sa postérité et de mériter sa liberté. Mais
c’est I’Eternel qui I’envoie. Et le sens intérieur du départ le guette
au détour du chemin sur « la pierre, dont il fit son chevet » (Gene-
se 28:11) et ou la Vision transcendante le pénétre.

La révélation vient ici sous la forme d’un songe, comme c’est
souvent le cas dans les récits de la Bible et dans d’autres écritures
sacrées. Car le songe spirituel est en effet I'un des innombrables
moyens que la lumiere immatérielle a de nous atteindre. Par lui
elle entre dans l’intelligence mentale qu’elle éclaire et qu’elle
instruit. Celle-ci ne la comprend souvent qu’imparfaitement, mais
elle est fécondée d’une puissance révélatrice qui désormais croitra



LES ANGES 139

en elle et la conduira, presque malgré elle, sur la voie de I’accom-
plissement divin.

A la suite de situations troubles et pas trés honnétes qui sont les
confusions et les ruses habituelles du mental (voir Genese, chap.
27 en entier), Jacob a di fuir la « maison paternelle », comme
Adam et Eve ont di quitter le Paradis, c’est-a-dire, dans les deux
cas, I’harmonie bienheureuse de 1’existence divine, la sécurité du
foyer qui n’est autre que I’'innocence radieuse sous le regard de
Dieu, I'inexpérience de 1I’ame individuelle non encore éprouvée
par le mystére du devenir dans la loi de I’incarnation. Il retrouve
Dieu dans un songe : « Certainement 1’Eternel était en ce lieu et
moi je ne le savais pas ! » (28:16) Ce lieu, c’est sa propre cons-
cience qui contient et révele le créateur. « Il eut peur et dit : Que
ce lieu est redoutable ! » La conscience incarnée prisonnicre des
dualités redoute [’autre, celui qui n’est pas elle, sous quelque
aspect qu’il se présente et plus encore lorsque cet autre est I’in-
connu, I’invisible tout-puissant de qui tout dépend et qui pour elle
est I'insaisissable !

« Une échelle était appuyée sur la terre et son sommet touchait
le ciel. Et voici, les anges de Dieu montaient et descendaient par
cette échelle. »

L’échelle est la création avec ses degrés successifs de vie et
d’intelligence. Elle s’appuie sur la terre, dans la matiere du
cosmos, dans le corps physique et elle s’éleve vers le ciel. Ses
échelons marquent les étapes de la lumiere incarnée en elle, la
différenciation de la supraconscience unique et indivisible, les
plans de sa révélation. La flamme inaltérable et immortelle, « les
anges de Dieu » la parcourent sans cesse, montant et descendant,
la pénétrant de leurs énergies créatrices, I’éclairant de leur lucidité
resplendissante.

« Et voici, I’Eternel se tenait au-dessus d’elle et il dit.» La
supraconscience radieuse et parfaite domine le songe, verse en lui
sa clarté, le contient tout entier dans sa présence : « Je suis I’Eter-
nel, le Dieu d’Abraham, ton pere, et le Dieu d’Isaac. » Apres le
contact de la bénédiction, 1’éblouissement de la certitude dans la
vision qui submerge I’ame. Au sortir de son réve, Jacob retrouvera



140 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

intacte la certitude éprouvée, mais pour en ressentir de 1’effroi.
Ceci est un phénomene fréquent de I’expérience mystique. Tant
que la créature est dominée par la force vivante de I’extase, elle
éprouve la béatitude de la révélation, la félicité du contact surna-
turel, la plénitude de I’abandon et de 1’adhésion totale, indivisée
de son étre. Mais lorsque sa conscience redescend les degrés de
I’échelle et que, dans I’existence physique et mentale qui est la
sienne ici-bas, le jour est moins éclatant, I’intelligence moins sire,
les réactions du cceur et des sens encore largement incontrdlés,
I’allégresse spirituelle connue un instant chancelle au fond d’elle-
méme et elle ne comprend plus que trés imparfaitement ce que,
dans la contemplation, elle a vu et entendu. La maturité, la maitri-
se de I’extase sont aussi une dure et longue école que le mystique
doit suivre avec persévérance pour parvenir a cet état bienheureux
ou la sainteté de ’homme touche de si pres a la perfection éter-
nelle qu’il ne discerne plus, entre la joie ineffable du ravissement
intérieur et la vie sur la terre, qu'une tres 1égere différence. Celle-
ci peut méme finir par s’effacer complétement pour devenir la
plénitude de la connaissance parfaite en laquelle 1’existence
différenciée et son accomplissement dans 1’Absolu ne font qu’un.'
Les circonstances humaines dans lesquelles vit le saint ont perdu
toute importance. Elles sont pour lui, quelles qu’elles soient, la
merveilleuse et inaltérable expression de I’amour divin !

! Cet état se rencontre chez plusieurs grands sages de 1’Inde moderne, notamment
chez Ma Ananda Moyi, qui vit encore et Swami Rdmdas mort en aotit 1963.
L’homme doit devenir maitre de 1’extase comme de toutes ses autres facultés, de
toutes les énergies vivantes qui le constituent. Alors seulement il posseéde la
sagesse et la paix « qui surpasse toute intelligence. » Shri Aurobindo a dit: « Il
n’est point d’états de conscience, si exceptionnels soient-ils, dont on ne puisse
revenir. » On peut les refuser, les dominer, de méme que s’y abandonner inten-
sément durant les périodes hautement révélatrices. Voila pourquoi la tradition
mystique de 1’Inde affirme que le sage, le rishi, parvenu a la plénitude de la con-
naissance, est plus grand que le dieu. Car ce dernier est la manifestation toute-
puissante et lucide d’une ou de plusieurs énergies de 1’existence unique. Tandis
que le rishi possede la maitrise de I’intelligence totale, de la révélation indif-
férenciée de 1’Absolu. Il peut quitter le cosmos ou y rentrer selon sa volonté,
devenue identique a celle du Supréme. — Une paix surnaturelle émane des vrais
sages, des saints, et rayonne loin a 1’entour sur tout ce qui est, la sérénité parfaite
de la vérité qui est vie et béatitude simultanément.



LES ANGES 141

« Je suis I'Eternel, le Dieu d’Abraham, ton pere. » Je suis ton
créateur, Celui qui ne périt point, I’authenticité de la promesse
faite a ton pere, Abraham. Car Abraham est, tout au long de la
Bible, le pere d’Israél, le premier, celui en qui s’est concrétisée
I’alliance, révélée la loi, en qui commence le chemin de la pos-
térité spirituelle devant aboutir & la délivrance, c’est-a-dire a la
résurrection totale de I’Esprit Saint dans I’incarnation.

«La terre sur laquelle tu es couché, je la donnerai a toi et a
ta postérité. Ta postérité sera comme la poussiere de la terre ;
tu t’étendras a I’occident et a 1’orient, au septentrion et au midi ;
et toutes les familles de la terre seront bénies en toi et en ta pos-
térité€. » (v. 14)

La promesse excede toutes les dimensions. Quel homme peut
espérer recouvrir de sa race et de sa bénédiction toute la terre ? La
postérité que 1’Eternel-Dieu annonce a Jacob comme il I’a déja
annoncée a Abraham est la postérité spirituelle de la rédemption,
I’héritage de la sagesse transmise d’une génération a 1’autre, afin
que le chemin soit parcouru jusqu’au bout, qui conduit la créature
périssable a sa renaissance dans 1’éternité. L’ceuvre de la terre est
I’ceuvre du ciel, selon la justice divine établie en elle. Jacob
deviendra le pére du genre humain tout entier en ce sens qu’il
accomplit le dessein du Tres-Haut, qu’il incarne dans I’existence
du monde la révélation spirituelle, comme Abraham incarne la
conversion a la supraconscience, comme chaque homme incarne la
réalité divine.

« La terre sur laquelle tu es couché » n’est pas seulement la
contrée ou il dort. C’est son corps lui-méme, sa vie d’homme, de
créature de Dieu: « Tu t’étendras a 1’occident et a 1’orient, au
septentrion et au midi. » Ton existence est celle des nations qui
peuplent le monde, ton intelligence est la leur, ta science et ton
destin sont les leurs. La vision est transcendante. Elle s’éléve loin
au-dela des distinctions du mental pour s’épanouir dans 1’unité
bienheureuse de I’accomplissement divin : « et toutes les familles
de la terre seront bénies en toi et en ta postérité ». La descendance
humaine est la matérialisation d’une postérité spirituelle unique,
qui embrasse tout ce qui vit. L’humanité est une. L univers est un.
Leur naissance a la plénitude éternelle de la lumieére supra-



142 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

consciente n’est pas individuelle, elle est parfaite et totale. La
conscience divine, différenciée dans le devenir concret, est une et
immuable ; elle est « I’'image de Dieu » dans la manifestation sen-
sible de I’Etre. Elle englobe en soi le cosmos et I’humanité. De
méme que sa distinction de 1’Absolu indivisible et immortel est
une apparence ', un mode de la relativité, de méme sa division,
dans I’incarnation, en une infinité de personnes distinctes les unes
des autres, irréductibles, nées séparément, individuellement mor-
telles, est un processus dii a la prépondérance de I’intelligence
mentale et des sensations physiques chez la créature terrestre.
Cette apparence, cette forme de perception diversifiée est un fait
vivant de 1’existence visible du Divin, elle en est méme la condi-
tion essentielle, sine qua non. Elle est le « mensonge » qui sépare
la créature de son créateur, le « péché » qui doit étre racheté ou,
plus justement, I’erreur de jugement qui doit étre corrigée,
I’ignorance qui doit étre comblée par la connaissance afin que
I’incarnation voie sa propre sainteté et s’accomplisse en elle. Le
climat de la faute donné a la notion du moi personnel et de son
asservissement a la logique dualiste vient de I’homme et non de
Dieu. Ce sentiment de culpabilité nait de I’impuissance du mental
a se hausser jusqu’a la vision supraconsciente de la vérité, de sa
perpétuelle perplexité face aux contradictions qui 1’assaillent, de
son instabilité intérieure qui revét I'univers et I’Eternel lui-méme
de duplicité. Mais la réponse du Seigneur constante, inaltérable et
parfaite en sa fidélité miséricordieuse qui s’étend par-dela tous les
siecles est la puissance révélatrice de l'unité transcendante, la
postérité lumineuse de I’intelligence qui sanctifie I’humanité, sans
distinction d’age ou de pays, la gloire spirituelle de la réalisation
bienheureuse, conformément a la loi incarnée dans 1’univers : « Ta
postérité sera comme la poussiere de la terre ; tu t’étendras a 1’oc-
cident et a I’orient, au septentrion et au midi ; et toutes les familles
de la terre seront bénies en toi et en ta postérité. » (v. 14)

Dans la promesse de la postérité le temps devient I’infini, I’es-
pace devient I’illimité. Le corps de ’homme est le corps de 'uni-

! Pris en son sens premier : qui apparait.



LES ANGES 143

vers. Sa pensée est celle de I’humanité. Sa destinée intégrale est
une, indivisible, sacrée. Et la promesse est actuelle, voire immé-
diate.

« Voici, je suis avec toi, je te garderai partout ou tu iras et je te
ramenerai dans ce pays ; car je ne t’abandonnerai point que je
n’aie exécuté ce que j’ai dit. » (v. 15)

Ce pays, c’est le lieu de la révélation, le climat de 1’extase ol
I’Eternel se fait connaitre et dévoile la nature de sa création. Il est
intérieur a la conscience, il est partout et partout il est le méme.
Seulement Jacob devra le reconquérir. Tout homme doit le recon-
quérir en soi-méme. Et il ne le peut que grace a la bénédiction
constante du Seigneur, 2 cette postérité donnée par I’Eternel afin
que I’ceuvre de la révélation et de la connaissance se réalise en
elle. C’est le Seigneur qui donne la vision par laquelle et en
laquelle la conscience différenciée croit en son authenticité lu-
mineuse. C’est le Seigneur qui donne le travail des mains et les
générations successives, afin qu’en eux son dessein transparaisse,
que sa joie soit parfaite dans I’incarnation. Le pays bienheureux de
la richesse qui posseéde la vision transcendante attend 1’homme au
terme de la route, aprés la longue purification réalisée dans la
fidélité de I’Eternel : « Je te garderai partout ol tu iras et je te
ramenerai dans ce pays.» Le voyage intérieur de la conscience
individuelle qui s’égare dans les méandres innombrables de ses
réactions, de ses perceptions, de ses ignorances et de sa nuit bien
davantage que la créature ne se perd sur les sentiers du monde,
I’éloigne du pays de la contemplation libératrice qui est I’héritage
réel. Mais I’Esprit qui I’habite, qui ne change ni ne meurt, « ne
I’abandonne point qu’il n’ait exécuté ce qu’il dit ».

Cependant I’homme est loin de pouvoir comprendre le mes-
sage de D’Esprit aussitot. « Jacob s’éveilla de son sommeil, et il
dit : Certainement, I’Eternel est en ce lieu, et moi, je ne le savais
pas ! Il eut peur et dit: Que ce lieu est redoutable ! C’est ici la
maison de Dieu, c’est ici la porte des cieux ! » ' Sa perception
dualiste des événements et des phénomenes I’empéche de saisir
que ce n’est pas « un autre » qui lui est apparu et qui lui a parlé

"'Versets 16 et 17.



144 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

en «ce lieu redoutable », que c’est sa propre supraconscience
infinie et parfaite qui lui est apparue au-dedans de lui-méme, lui
révélant la vérité de son existence terrestre et la nature authentique
du Divin ; car il n’y a pas de lieu ot I’Eternel se trouve et un autre
lieu ou il ne se trouve point ; il est partout, il est en tout, le Tout-
Puissant, le Tout-Connaissant, le Tout-Aimant.

Pourtant Jacob a été instruit par la vision supramentale et il en
retient ceci, qui est vrai : « C’est ici la maison de Dieu, c’est ici la
porte des cieux ! » La terre qu’habite ’homme et I’homme lui-mé-
me sont la maison de Dieu. Et I'intelligence mentale visitée par
I’illumination de I’Esprit est en effet « la porte des cieux », le seuil
d’ou se contemple I’invisible et s’appréhende peu a peu 1’Absolu.
Le « lieu spirituel » ol se trouve Jacob a cet instant précis, par la
grice de I’Eternel, est le début d’une initiation mystique qui s’é-
tendra sur toute une vie humaine avec ses labeurs, ses vicissitudes,
ses joies, ses luttes et ses peines, oll I’enseignement de 1’Eternel
I’accompagnera comme il a suivi Abraham, le transformant, le fa-
connant peu a peu, jusqu’au moment de la vision décisive qui sera
la « lutte avec I’ange », sur le chemin du retour au pays de la pro-
messe, a la béatitude de 1’accomplissement divin dans la contem-
plation supréme. Jacob est a la « porte des cieux » et ’humanité
avec lui, au terme de la maturation qui amene [’homme sur le
parvis de la vision transcendante ol la nature réelle du Divin, le
destin juste du monde et sa postérité glorieuse dans 1I’Esprit lui
seront révélés. Mais « il eut peur », parce que la présence si proche
de I’Eternel, de son souffle, de sa voix, de sa lumiére est redou-
table a la faiblesse de 1’entendement mental, a I’ignorance des per-
ceptions de ses sens. Cette peur est légitime et elle est juste. Elle
est la réaction salutaire qui préserve le mystique de 1’orgueil, la
prudence avertie qui I’empéche de recevoir avec un empressement
naif et une confiance légeére un don inexplicable dont la valeur
dépasse tellement ses facultés de jugement qu’il n’en serait point
le maitre mais le jouet, s’il ne 1’accueillait pas avec une sage et
lucide réserve.'

' Le Yoga de la Princesse Kunti examine de prés le probléme si important de la
crainte et de la réserve des vrais mystiques visités par 1’extase.



LES ANGES 145

Bouleversé par ce qui s’est passé en lui durant son sommeil,
incapable de saisir le sens réel et total de la vision, Jacob est rem-
pli de crainte, au souvenir du contact évident qu’il vient d’avoir
avec I’Eternel. Et sa réponse est bonne, conforme 2 la loi de la
piété : il fit de la pierre de son chevet un monument qu’il arrosa
d’huile, pour honorer le lieu de 1’apparition, pour en perpétuer le
souvenir (v. 18). Il en changea le nom, lui donnant celui de Béthel
qui signifie : maison de Dieu. Cela aussi respecte la loi de 1I’expé-
rience mystique ou les choses, les lieux, les événements recoivent
le nom de la révélation qu’ils contiennent. Leur valeur matérielle
et mentale est remplacée, pénétrée par I’authenticité spirituelle qui
les a visités et illuminés. Ainsi un homme change de nom, touché
par la griace de ’extase qui le sanctifie. Un pays, un événement de-
vient le réceptacle d’un message qui lui confére une vie nouvelle,
faisant oublier ce qu’il était auparavant. C’est cela la transfigura-
tion continue de I'initiation supraconsciente : le Divin, caché dans
I’existence du monde, transforme 1’apparence éphémere et limitée
en une énergie créatrice de sa puissance parfaite, en une image
transparente de sa manifestation.

Jacob consacre le lieu de la vision, verse 1’huile de 1’offrande
sacrée sur la pierre qui supporta le songe. C’est la premiére fois
que I’acte de I’onction est signalé dans la Bible, avant la loi dictée
a Moise. Le rite de la consécration divine est né de la Révélation
elle-méme, a jailli, essentiel et spontané, dans 1’intelligence qui I’a
congue. Il incarne ici toute sa réalité, toute son efficacité, car il a
fait naitre la conscience d’un homme au sentiment ardent de sa dé-
pendance de I’Eternel.

Il faut citer encore deux brefs passages qui completent I’ensei-
gnement de Béthel : « Je suis le Dieu de Béthel, ou tu as oint un
monument, ol tu m’as fait un veeu. » (Genese 31:13) « Ne cher-
chez pas Béthel. N’allez pas a Guilgal. Ne passez pas a Beer-.
Schéba. Car Guilgal sera captif, et Béthel anéanti '. Cherchez
I’Eternel et vous vivrez ! » (Amos 5:5-6.) Dans les deux cas c’est
Dieu qui parle. Tout d’abord pour rappeler a Jacob le songe par

' Méme I’extase doit é&tre oubliée et dépassée pour que la conscience humaine
parvienne a sa réalité immuable qui est Dieu.



146 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

N

lequel il s’est révélé a lui. Ensuite pour dire a «la maison
d’Israél », issue de Jacob, de fuir Béthel et sa dévastation, de
rechercher 1’Eternel seul. Nous sommes ici en présence de ’un des
themes essentiels de I’Apocalypse et de la Bible entiére : I'Eternel,
qui doit étre cherché, est le supréme, au-dela de tout nom qui
le désigne, au-dela de toutes les formes de piété distinctes les
unes des autres, dans la plénitude indifférenciée de I’Esprit Saint.
Quiconque arréte son évolution intérieure a un culte particulier
s’opposant a d’autres cultes particuliers, adorant un aspect
strictement défini du Divin, ne posséde point la vérité. La des-
truction purificatrice du plan de conscience ou il se trouve I’attend
encore. Le but unique de toute dévotion sincere est la connais-
sance de I’Ineffable lumineux et infini.

Les versets suivants sont souvent considérés comme un mar-
chandage indigne de celui qui a re¢u un message d’une aussi haute
valeur, une promesse aussi importante. C’est méconnaitre entie-
rement la nature de I’extase, le bouleversement qu’elle provoque
dans 1I’étre, les pieges innombrables et dangereux qu’elle recele
pour la faiblesse de I’entendement mental. Tant qu’elle dure, tout
est simple et clair. La conscience individuelle 1’appréhende dans
un état d’adhésion, d’acceptation totale. Sur le plan de perception
supramentale ou elle a été exhaussée, nulle objection, nul pro-
bléeme ne viennent troubler la sérénité de la flamme intérieure,
Pautorité de sa voix, la félicité de la contemplation. Toutefois,
lorsque Dintelligence redescend les échelons de I’illumination,
lorsqu’elle se retrouve dans son état habituel, 1’évidence s’estom-
pe, la certitude diminue, la joie bien souvent disparait et fait place
a la peur. Aucune preuve ne lui reste pour authentifier ce qu’elle a
vécu. Elle voit le corps qu’elle anime couché sur le bord de la
route, une pierre sous sa téte, elle se souvient du voyage a entre-
prendre, des soucis, des périls d’une destinée humaine comme les
autres. Seule la mémoire du songe, 1I’émotion qu’elle en ressent,
lui rappelle ce qui s’est passé. Et ’homme devine bien, guidé par
un instinct sir né de la vision elle-méme, que s’il racontait a
quelque passant ce qu’il a vu, entendu, éprouvé, il serait raillé,
traité de fou, d’orgueilleux et peut-étre lapidé !



LES ANGES 147

Telle est la vie sur la terre. L extase est indiscutable dans 1’in-
tensité de sa réalisation. Hors de Ia elle est, pour la conscience qui
I’a vécue, une perplexité qu’il faut surmonter, un probleme qu’il
faut résoudre avec les moyens insuffisants de I’entendement men-
tal, des réactions physiques, dans I’ceuvre quotidienne de 1’exis-
tence. C’est cela que commence Jacob en oignant sa pierre de
chevet et en donnant au lieu du songe le nom de Béthel. C’est cela
qu’il poursuit en discriminant a la facon d’un homme, mais d’un
homme que I’Eternel a visité, & qui I’Eternel a promis une posté-
rité incalculable.

L’homme qui a été ’objet d’une vision surnaturelle, d’une
irruption des forces supraconscientes en lui, est ébranlé dans son
jugement. Les limites du réel se sont reculées jusque dans I’imma-
tériel et ’impalpable ; le visible embrasse la contemplation de
I’Esprit qui lui est ordinairement inaccessible. Comment savoir
que ce qu’il a vu et entendu est vrai et non point un jeu de I’'ima-
gination qui 1’abuse ? La certitude de I’extase ne descend pas en-
core dans sa chair et ’homme se retrouve seul, avec les capacités
restreintes de sa raison pour apprécier un phénomene qui le
dépasse infiniment. Pour tenter de s’y reconnaitre et de poser des
jalons qui lui soient familiers dans le pays de I’inconnu transcen-
dant ol il vient d’avoir été transplanté, il discute et il pense,
suivant les modes de son intelligence et des intéréts du moi
personnel qu’elle sert : « Jacob fit un veeu en disant : Si Dieu est
avec moi et me garde pendant ce voyage que je fais, s’il me donne
du pain a manger et des habits pour me vétir, et si je retourne en
paix a la maison de mon pére, alors 1’Eternel sera mon Dieu. »

La conscience physique et mentale demande des preuves qui
soient a sa mesure, qu’elle puisse saisir et évaluer. L’invisible, le
supraconscient, I’Eternel sont pour elle des mots inconsistants
dont elle ne peut vivre ou éprouver la vérité que par les consé-
quences qu’ils ont dans I’existence matérielle du corps et du moi
individuel qui le caractérise. Si donc ce Dieu, apparu dans la vi-
sion surnaturelle du songe, garde Jacob au cours de son voyage
difficile, s’il le nourrit et le vét, s’il lui permet de triompher des
peines et des dangers qui le séparent du moment heureux ou il



148 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

pourra revoir la maison de son pére, alors ce sera le signe qu’il est
véritablement I’Eternel, digne d’étre adoré. Le raisonnement de
Jacob est parfaitement juste et en accord avec le songe qu’il vient
d’avoir : la voix supraconsciente qui pour lui n’est qu’un message
inappréciable et peu certain encore de 'inconnu, lui a dit: «Je
suis I’Eternel, le Dieu d’Abraham, ton pére. Je te garderai partout
ou tu iras, je te ramenerai dans ce pays et je te donnerai une
postérité innombrable. » S’inspirant de cette déclaration et de cette
promesse inouies, Jacob conclut : « Si I’Eternel me garde, me Vvét,
me nourrit et me ramene ici, alors il sera mon Dieu. » Et tout
naturellement, celui qui n’est pas encore né a la contemplation
supramentale de I’Esprit, qui ne connait de la Vie que celle du
corps dans le monde et le contentement du mental égoiste dans ce
corps, attribue la promesse au bien-étre de ce corps, a son exis-
tence ici-bas, a sa réussite humaine. Jacob illustre 1’infinie
majorité des hommes qui, a I’heure actuelle comme a toute autre
époque, ne congoivent la bénédiction du Seigneur que sur le plan
de leur destinée personnelle dominée par le physique et la cons-
cience individuelle. La bénédiction du Seigneur, c’est tout ce qui
couronne de succes nos efforts, nos ambitions terrestres, notre
bonne santé, notre bonheur matériel, intellectuel et affectif. Le
malheur c’est tout ce qui les contrarie ou les anéantit. L’homme
s’écrie alors : « Pourquoi le ciel m’a-t-il abandonné ? » Il faut
parcourir le long chemin du dépouillement, de la purification, dé-
passer l'intelligence conditionnée par le moi différencié, parvenir
a la résurrection supraconsciente de I’dme en sa lumiere immor-
telle, pour comprendre que si la révélation divine s’accomplit
dans Uincarnation de 'univers visible, elle n’a point pour but de
glorifier Uincarnation elle-méme en la comblant de sa promesse et
de sa bonté, mais de magnifier I’Esprit en elle, de la faire renaitre
a la connaissance bienheureuse et immatérielle de I’Absolu qui la
transcende. Le malentendu de presque toutes les grandes religions
du monde réside dans 1’attachement de la conscience incarnée a
I’illusion de 1’ego, et de I’infinie difficulté qu’elle a, de ce fait, a
s’en détourner, a « se convertir », a admettre que la sanctification
qui I’attend est le destin d’une postérité spirituelle en elle-méme



LES ANGES 149

par ’immolation de I’individu et son élévation a la plénitude de
I’éternité. La révélation, la bénédiction du Seigneur n’ont pas pour
but I’agrément de I’homme mais 1’accomplissement, en lui, de la
réalité dont il est issu, sa naissance mystique a I’illumination
supréme.

Béthel définit le degré d’intelligence spirituelle que possede
Jacob et avec lui I’humanité de tous les temps, dans sa grande
majorité. Il faudra que cette intelligence s’exhausse longuement,
lentement, péniblement, renonce a la compréhension matérielle de
la promesse, a la conception égoiste du rapport qui existe entre
I’Eternel et la créature mortelle, pour naitre 2 la vision de la posté-
rité lumineuse de I’Esprit épanouissant le corps et le mental eux-
mémes dans la béatitude de 1’Etre parfait. Il faudra que Béthel
« soit anéanti », pour que 1’homme « cherche I’Eternel et vive » !

Pourtant, le chemin de la dévotion chez I’homme commence
la ; un contact réel, vivant s’est établi entre Dieu et lui, entre la
supraconscience radieuse et révélatrice et la perception imparfaite
du mental incarné. C’est le début du merveilleux voyage au cours
duquel il retrouve peu a peu la puissance authentique de sa nature,
il se découvre lui-méme en découvrant Dieu, de dépouillement en
dépouillement, d’extase en extase, d’instruction en instruction, de
connaissance en connaissance, jusqu’a ce que sa vie devenue
totale se confonde avec 1’éternité, se réalise en la sainteté de Celui
qui fut dés sa genese le Dieu de son pere.

« Cette pierre, que j’ai dressée pour monument, sera la maison
de Dieu ; et je te donnerai la dime de tout ce que tu me donneras. »
(v.22)

La pierre est le témoin de la vision. Elle est, réellement, « la
maison de Dieu », la matiere qui contient 1’émerveillement, le
bouleversement de la révélation. Elle symbolise la conscience
humaine visitée par la lumiere divine et Jacob en pressent fort
justement I’importance. Il pressent aussi que ce contact avec ’in-
visible impose une réplique, un sacrifice : « Je te donnerai la dime
de tout ce que tu me donneras.» Loin d’étre irrévérencieux ou
impie, cet engagement est I'origine de la piété dans le mental
égoiste qui comprend qu’il est redevable au Créateur. Jacob ne sait



150 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

pas encore que la réponse de ’homme a la révélation de Dieu est
un don absolu, sans aucune réserve et que la postérité glorieuse de
I’Esprit est a ce prix. Mais le chemin de 1’ceuvre et de la purifi-
cation s’est ouvert en lui. Il en foule déja le sol, guidé par 1’ange,
c’est-a-dire par I’énergie spirituelle éveillée, stimulée dans son in-
telligence, dans son étre entier par I’apparition du songe. Au terme
d’une longue étape, c’est a nouveau 1’ange qu’il rencontrera face a
face, pour un combat décisif.

B. Le combat de Jacob avec I’ange a Peniel

Entre-temps Jacob a vécu sa vie d’homme. Il est allé chez
Laban, il I’a servi, il a recu pour femmes ses deux filles, Léa et
Rachel, en récompense de ses travaux. Et le moment est venu ou
I’Eternel dit 4 Jacob : « Retourne au pays de tes péres et dans ton
lieu de naissance, et je serai avec toi '. » « Le pays de ses peres, le
lieu de sa naissance » est pour Jacob la terre de Canaan que
I’Eternel lui a promise. Mais il est bien davantage encore le lieu de
I’accomplissement spirituel ou éclatera la gloire invincible du
Tres-Haut, dans le secret de la conscience humaine. Le destin de
I'univers, de ses contrées, I’histoire de ses peuples sont la repré-
sentation matérielle, I’expression mentale d’une réalisation infi-
niment plus haute et plus essentielle qui leur échappe mais qui se
manifeste en eux. Jacob, donc, se met en route avec ses deux
épouses, leurs enfants, ses serviteurs, ses troupeaux, avec toute la
richesse accumulée par son labeur, toute son expérience de la
terre, des étres, des rivalités et des problémes que le monde impli-
que, toute la science qu’il permet de découvrir, les énergies, la
fidélité qu’il met a I’épreuve, fortifie et approfondit. Et le voyage
de Jacob est bien celui de la conscience individuelle incarnée
allant a la rencontre de I’apocalypse qui l’attend ; le pays de
Canaan est celui de la promesse divine, sa conquéte est celle de
la connaissance de 1’dme.

« Jacob poursuivit son chemin ; et des anges de Dieu le rencon-
trérent. En les voyant, Jacob dit : c’est le camp de Dieu » (Genese

! Genese 31:3.



LES ANGES 151

32:1-2) : le champ de la bataille décisive ou I’homme va étre
soumis a I’autorité indiscutable de I’Esprit. Le chemin parcouru
par Jacob jusque-la est celui de I’initiation intérieure qui, par I’ceu-
vre totale de 1’existence dans le monde, prépare la créature a sa
confrontation avec Dieu. Le combat commence pourtant par revé-
tir un autre visage redoutable et redouté, celui d’Esaii, le frére joué
autrefois. « Les messagers revinrent auprés de Jacob, en disant :
Nous sommes allés vers ton frére Esaii, et il marche a ta rencontre
avec quatre cents hommes. Jacob fut tres effrayé et saisi d’angois-
se. Il partagea en deux camps les gens qui étaient avec lui, les bre-
bis, les beeufs et les chameaux et il dit : Si Esaii vient contre 1’un
des camps et le bat, le camp qui restera pourra se sauver. » (Gene-
se 32:6-8) L’homme prend ses dispositions sur le plan matériel et
mental ot semble vouloir se dérouler la lutte. Son cceur étreint crie
a I’Eternel, se souvient de sa parole, mesure 1’étendue des béné-
dictions regues et se cramponne a la vision de Béthel, jusqu’ici
jamais démentie : « Jacob dit : Dieu de mon pere Abraham, Dieu
de mon pére Isaac, Eternel, qui m’as dit : Retourne dans ton pays
et dans ton lieu de naissance, et je te ferai du bien ! Je suis trop
petit pour toutes les grices et pour toute la fidélité dont tu as usé
envers ton serviteur ; car j’ai passé ce Jourdain avec mon baton, et
maintenant je forme deux camps. Délivre-moi je te prie de la main
de mon frére, de la main d’Esaii ! car je crains qu’il ne vienne et
qu’il ne me frappe avec la mere et les enfants. Et toi, tu as dit : Je
te ferai du bien et je rendrai ta postérité comme le sable de la mer,
si abondant qu’on ne saurait le compter. » (Genése 32:9-12)

Jacob espere adoucir I’humeur de son frére par des présents
qu’il prépare avec soin ; fait passer le torrent a ses deux femmes,
aux servantes, aux onze enfants. Puis il « demeura seul ». L heure
est toute proche ou le vrai combat qui le guette va s’imposer et se
dévoiler a lui : « Alors un homme lutta avec lui jusqu’au lever de
I’aurore. Voyant qu’il ne pouvait le vaincre, cet homme le frappa a
I’emboiture de la hanche, et ’emboiture de la hanche de Jacob se
démit pendant qu’il luttait avec lui. Il dit: Laisse-moi aller car
I’aurore se leve. Et Jacob répondit : Je ne te laisserai point aller
que tu ne m’aies béni. Il lui dit : Quel est ton nom ? Et il répondit :



152 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Jacob. Il dit encore : Ton nom ne sera plus Jacob, mais tu seras ap-
pelé Israél ; car tu as lutté avec Dieu et avec des hommes et tu as
été vainqueur. Jacob I’interrogea en disant : Fais-moi, je te prie,
connaitre ton nom. Il répondit : Pourquoi demandes-tu mon nom ?
Et il le bénit la. Jacob appela ce lieu du nom de Peniel ; car, dit-il,
j’ai vu Dieu face a face et mon ame a été sauvée. » (Ge. 32:24-30)

Jacob est seul, avec lui-méme, avec tout le poids de son an-
goisse qui peése sur sa vie. Et c¢’est pourquoi la révélation supra-
consciente qui le submerge le saisit totalement : « Un homme lutta
avec lui jusqu’au lever de I’aurore. » C’est un corps a corps éperdu
ou I’étre entier s’engage sans détour, un combat qui doit purifier et
illuminer non seulement la conscience mais I’homme et tout ce qui
constitue son existence dans le monde. Jacob n’est pas vaincu,
dans cette lutte. Pour affaiblir sa résistance « cet homme le frappa
a ’emboiture de la hanche qui se démit. Puis il dit : Laisse-moi
aller, car ’aurore se leve. » Le but du combat divin dans la créa-
ture incarnée n’est point de I’anéantir mais de la soumettre et de
I’éveiller a la lumiere de I’aurore qui I’attend, de 1’épanouir dans
la sainteté de sa bénédiction.

« Laisse-moi aller. » L’issue de la contemplation bienheureuse
efface le visage par lequel I'Eternel se fait pressentir mais non
connaitre dans la plénitude de sa réalité '. « Car 1’aurore se leve »,
I’aurore de la révélation et de la béatitude.

Jacob, a cette heure ol sa conscience est animée d’une énergie
surnaturelle qui capte le message de I’infini dans I’existence mor-
telle, voit juste et exige, conformément a la sagesse de I’Esprit :
« Je ne te laisserai point aller que tu ne m’aies béni. » Et la béné-
diction de ’Eternel est toujours une intelligence plus haute de la
vie, une vision plus juste de Ce qui est, une apocalypse qui éclaire
[’homme sur sa nature véritable et sur la supraconscience parfai-
te, infinie et immortelle qui I’habite : « Quel est ton nom ?... Ton
nom ne sera plus Jacob, mais tu seras appelé Israél ; car tu as lutté

' Le méme fait se retrouve, exactement, dans Le Yoga de la Princesse Kunti : au
moment ol le Sage, qui I’a initiée et durement mise a I’épreuve, lui donne la fa-
culté de la « vision céleste », qui est le chemin de 1’accomplissement spirituel et
de la libération, il disparait sans qu’elle sache comment.



LES ANGES 153

avec Dieu et avec des hommes, et tu as été vainqueur. » Israél
signifie : celui qui a lutté avec Dieu. Cette lutte est la conquéte de
la connaissance transcendante. C’est Dieu qui la suscite en la créa-
ture, lui permettant de dépasser les plans de la perception physique
et mentale dominée par le sens de I’ego et les dualités, et de pé-
nétrer dans la lumiere de 1’aurore spirituelle ou se révele le jour
illimité de la perfection, de la vérité qui comble I’tre en le rendant
a son identité avec I’Esprit. La lutte est le contact de I’amour, la
reconnaissance bienheureuse qui illumine I’ame individuelle et la
délivre de toute angoisse : « J’ai vu Dieu face a face et mon ame a
été sauvée. »

Celui qui a « lutté avec Dieu » et triomphé des plans inférieurs
de I’existence terrestre en lui-méme et dans 1’ceuvre du monde, qui
a conquis la vision supramentale de I’Esprit, change de nom. C’est
12 une antique coutume (reflet symbolique d’un fait mystique réel)
respectée encore dans I’Inde actuelle et reprise par bien des con-
grégations chrétiennes ou le novice, en pronongant les veeux qui
I’incorporent a son ordre, regoit de son supérieur un nom spirituel.
Dans le Nouveau Testament le fait se produit aussi plus d’une fois.
Ce nom, issu d’un accomplissement divin, d’une naissance de la
conscience individuelle a la lumiere éternelle et sainte, définit la
situation intérieure de celui qui le recoit. Il dit a la fois le terme du
combat qu’il a livré et la « postérité » qui 1’attend, c’est-a-dire
I’illumination qu’il doit connaitre encore, dans 1’holocauste de
I’individu et sa résurrection a I’immortalité. Israél est le vainqueur
de Dieu et des hommes, c’est-a-dire celui qui s’est mesuré avec le
Créateur et qui en a obtenu la bénédiction ineffable de la révéla-
tion essentielle ; et celui qui a triomphé de certaines limites ' in-
hérentes a I’existence différenciée de Dieu. Jacob a éprouvé sa
parenté avec le Divin, I’intime contact qui fait de I’Eternel son
pere, son ami, Celui qui lui accorde le combat et la victoire, la
persévérance et la réussite, la postérité innombrable d’un peuple
qui sera le peuple de Dieu, la génération ininterrompue de la con-
naissance infinie dans I’intelligence et la vie des hommes.

! « car tu as lutté avec Dieu et avec des hommes. »



154 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

« Jacob l’interrogea en disant : Fais-moi, je te prie, connaitre
ton nom. Il répondit : Pourquoi demandes-tu mon nom ? Et il le
bénit 1a.» L’ange est 1’énergie supraconsciente elle-méme, la
force primordiale de I’étre et son épanouissement parfait dans
I’ Absolu. Le mental de ’homme cherche a le désigner par un nom
qui le contienne, ignorant encore qu’il n’en est point. « Pourquoi
demandes-tu mon nom ? Et il le bénit la. » Rien ici-bas, méme la
vision spirituelle la plus haute, ne peut définir le Supréme avec
authenticité. Seule sa bénédiction le révele dans 1’ccuvre de la vie,
dans I’adoration de I’ame qui nait a la paix de la sainteté.

« Jacob appela ce lieu Peniel ' ; car, dit-il, j’ai vu Dieu face a
face, et mon ame a été sauvée. » J’ai vu Dieu face a face ! Le cri
de la victoire bienheureuse, ’hymne de la grice qui a sanctifié
I’homme, qui I’a enfanté a un destin dont la clarté féconde la terre
et la revét de sa splendeur ! « Et mon 4me a été sauvée », délivrée
de I’emprise qu’a sur elle le moi différencié imparfait et ignorant,
rendue 2 la félicité de I’union avec I’Eternel.

La lutte de Jacob avec I’ange est une extase, un accomplis-
sement mystique qui fait naftre la conscience incarnée a la con-
naissance de 1’éternité. Jacob y est, véritablement, I’dme humaine
dans sa détresse, dans son insécurité, sa crainte de « 1’adversaire »
qui n’est autre que sa propre ignorance. Elle tremble pour elle-
méme, pour tout ce qui lui est cher ici-bas et que I’inconnu mena-
ce. Le souvenir de Béthel qui établit entre elle et Dieu un contact
vivant, imparfaitement compris, mais réel, actif et continu, lui
permet d’appeler le Seigneur a son aide. Et le Seigneur répond par
le don inappréciable de 1’Esprit, par I’illumination qui transfigure
dans sa gloire la destinée de I’homme et de la terre, qui les accom-
plit dans sa bénédiction. Dans le secret ardent de la conscience re-
cueillie, la lumiere supraconsciente et I’ignorance humaine s’af-
frontent, se confrontent ; leur combat peut durer des heures, des
jours, des mois, des années. La premiere purification et la pre-
micre révélation atteignent le plan physique : « Voyant qu’il ne
pouvait le vaincre, cet homme le frappa a ’emboiture de la han-
che » qui se démit. Le corps est marqué du sceau de 1’Eternel,

! Peniel signifie : J’ai vu Dieu face a face.



LES ANGES 155

blessé par lui, soumis a la volonté du Trés-Haut. La conscience
physique est rebelle. Elle impose ses prérogatives péremptoires
qui semblent indiscutables. Elle domine I’intelligence humaine
conditionnée par la perception des sens, dépendante du régne de
I’apparence visible et tangible hors duquel rien n’est certain pour
elle. Atteinte dans son intégrité et dans sa souveraineté illusoire
par la puissance de I’Esprit, elle recule et céde la place a une con-
ception plus haute : « Je ne te laisserai point aller que tu ne m’aies
béni.» La conscience mentale saisit la valeur de la présence
insolite et la retient pour en recevoir la clarté. Et le mental va étre
régénéré a son tour par la lumiere de la supraconscience qui I’en-
vahit : « Ton nom ne sera plus Jacob mais tu seras appelé Israél ;
car tu as lutté avec Dieu et avec des hommes, et tu as été vain-
queur. » Israél n’est plus le nom d’un seul mais de tous, de la
nation des hommes promise 2 la victoire de la lutte avec 1’Eternel.
Le moi personnel meurt pour naitre a la vision libératrice de sa
véritable grandeur, celle de I’humanité, des générations succes-
sives dans la postérité divine et unique de I’incarnation. Au cours
du combat, c’est ’homme qui a été vainqueur, c’est-a-dire que la
création a résisté a I’assaut de 1’Esprit, a la gloire indifférenciée de
I’ Absolu qui pouvait I'immerger dans sa plénitude et 1’effacer de
sa manifestation. Elle a accepté et supporté la transfiguration
dans [existence cosmique elle-méme, elle a, en fait, assumé
Golgotha, la rédemption. Elle est née au devenir réel de sa race,
elle a conquis son héritage immortel dans le corps d’un homme
afin de répandre et d’exprimer la sagesse de Dieu sur la terre. La
purification mystique consume 1’étre et rares sont ceux auxquels
elle permet de survivre en leur accordant la réussite qui leur
confere la dignité ineffable de la création supraconsciente dans le
monde, du destin des grands bienfaiteurs de ’humanité, de tous
ceux qui ont engendré un peuple capable, apres eux, de suivre la
trace d’un chemin slirement défriché, que ce soit dans le domaine
de l’intelligence mentale, de la vie matérielle et sociale, ou de
I’Esprit. La vie divine, en sa puissance, en sa perfection inesti-
mable, s’est établie dans le corps d’Israél, le vainqueur blessé
soumis a la souveraineté transcendante du Créateur. Elle s’est
établie dans l’intelligence mentale d’Israél en la dépouillant de son



156 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

individualité, en I’enfantant a 1’universalité d’une nation illimitée.
Elle a conquis 1’dme d’Israél en lui révélant la nature de I’Eternel
qui est insondable, bienfaisante, parfaite et que rien ici-bas ne
saurait contenir ni définir. L’dme d’Israél s’ouvre, glorieuse, a la
vision bienheureuse de la certitude : Peniel ! « J’ai vu Dieu face a
face et mon ame a été sauvée. » Jacob a connu I’Eternel et il est
devenu Israél, le pere des générations innombrables qui livreront
le méme combat et gofiteront la méme victoire, la méme peine et
la méme félicité de renaitre a la vérité du Seigneur.

« Le soleil se levait lorsqu’il passa Peniel. »

Passer Peniel, c’est passer au-dela de la vision de Dieu, voir la
plénitude de la vie divine dans sa manifestation visible comme
dans sa perfection invisible ', c’est entrer dans le jour du soleil spi-
rituel qui se leve sur I’ame illuminée par ses rayons, quelle que
soit I’existence qui lui soit offerte sur la terre, dans les luttes de
I’imperfection et des dualités, ou dans le ciel bienheureux de la
transcendance ou tout est un, pénétré de la glorieuse perfection de
I’Esprit. Passer Peniel dans 1’éclat du soleil levant, c’est réaliser
dans la conscience incarnée la lumiere indifférenciée de 1’ Absolu 2,
la sainteté de I’incarnation.

« Jacob boitait de la hanche. » Tel fut, sur lui-méme, la preuve
matérielle confirmant 1’authenticité de 1’extase. Ce signe en rap-
pelle bien d’autres, notés dans la Bible et ailleurs : Zacharie deve-
nu muet, Saul devenu aveugle et tant d’empreintes laissées par la
conception supraterrestre dans le corps des mystiques chrétiens
aussi bien qu’hindous *. Ces signes ont une double valeur : d’une
part ils attestent, sur les degrés inférieurs de 1’existence incarnée,
la réalité de la vision vécue sur le plan supramental ou méme

' Shri Ramakrishna Paramahamsa (1836-1886) a connu un semblable accomplis-
sement. Il a vu Dieu longuement, fréquemment et il a lutté avec lui ! Puis il a
passé au-dela de la vision pour pénétrer dans la plénitude de la connaissance et de
la vie, ici-bas, comme dans 1’Absolu. Lire dans L’Enseignement de Rdmakrishna
(Paris, Albin Michel, 1949) p. 517-518, alinéas 1374 et 1375, p. 520, alinéa 1379
et aussi p. 581, alinéa 1509.

2 Cet ultime accomplissement de la connaissance totale est décrit a la fin de
I’Apocalypse.

* Nous n’en connaissons pas d’autres, sinon nous les citerions, car il y en a certai-
nement dans 1’Islam, le Shinto, etc.



LES ANGES 157

supraconscient. En outre, ils démontrent que la transformation
opérée dans I’étre par ’extase n’est pas seulement spirituelle et
psychique, qu’elle atteint le corps et le mental, qu’elle les marque
de sa puissance et les enfante eux aussi a son authenticité trans-
cendante. Le grand Maitre hindou Shri Aurobindo a consacré de
nombreuses années a vérifier en lui-méme les transformations
physiologiques dues a I’activité supramentale constante de la
conscience, transformations déja signalées dans les écrits des
sages anciens et par la tradition verbale. Le cerveau se modifie, les
tissus, I’activité des organes participent de la purification et con-
quierent la perfection de la vie divine intégralement manifestée en
I’homme et dans I'univers '. La hanche blessée de Jacob est un
symbole matériel du combat livré sur le plan spirituel ; elle con-
crétise la victoire de I’Eternel en ’homme (tel est le sens du texte :
« Tu as lutté avec Dieu... et tu as été vainqueur », Dieu a triomphé
en toi) — D'intimité du téte-a-téte qui a confronté la conscience
individuelle avec sa supréme vérité. Elle est I’origine d’un pieux
respect, d’une tradition sacrée par laquelle I’homme se souvient
que Dieu I’a visité jusque dans sa chair, I’a béni et 1’a marqué de
sa lumiére dans son corps mortel lui-méme : « C’est pourquoi,
jusqu’a ce jour, les enfants d’Israél ne mangent pas le tendon qui
est a I’embofture de la hanche ; car Dieu frappa Jacob a I’em-
boiture de la hanche, au tendon. » (Genése 32:32)

«Jacob leva les yeux et regarda ; et voici, Esaii arrivait, avec
quatre cents hommes. Il répartit les enfants entre Léa, Rachel et les
deux servantes. Il placa en téte les servantes avec leurs enfants,
puis Léa avec ses enfants, et enfin Rachel avec Joseph. Lui-méme
passa devant eux, et il se prosterna en terre sept fois jusqu’a ce
qu’il fat prés de son frére. Esaii courut i sa rencontre ; il 1’em-
brassa, se jeta a son cou et le baisa. Et ils pleurérent. » (Genese
33:1-4)

Sur les plans inférieurs de 1’existence individuelle les proble-
mes anciens sont résolus, les différends sont dépassés a cause de

' Voir a ce sujet : La Vie divine et Les Lettres aux Disciples, de Shri Aurobindo.
C’est pour cela que son yoga a été nommé le Yoga intégral. Paris, Albin Michel.



158 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

la naissance de 1’dme a la vision de 1’Eternel qui est la connais-
sance de 1’harmonie et de I'unité, méme dans le monde matériel
voué a la loi des dualités. La conscience incarnée s’achemine
désormais vers le pays de Canaan, vers la terre de la promesse
immortelle et de la réalisation parfaite dans la transcendance
radieuse et inaltérable. Cependant, pour 1’apparence périssable de
I'univers, sa conquéte demeure encore inachevée. Car elle ne
s’accomplit que dans la purification totale de I’étre, par I’immo-
lation qui le détache du visible et le ressuscite a sa plénitude
divine.

Voici le chemin mystique parcouru depuis Abram jusqu’a
Israél, chemin que toute créature est appelée a parcourir en elle-
méme : Abram signifie : pére élevé, exalté, ou méme dieu. Il est la
conscience humaine élevée a la joie de la supraconscience éter-
nelle et devenue, a cause de cela, créatrice, féconde, capable d’en-
gendrer une multitude : Abraham'. Cette multitude est la mani-
festation illimitée de I’Etre, la fécondité innombrable de I’Esprit,
en chaque créature et dans I’univers, I’enfantement merveilleux
de l’individu a la vision de la lumiére inconditionnée, a la
connaissance de la vérité dans I’incarnation elle-méme. Abraham
est le nom de la promesse transcendante en 1’homme, le pere de
I’ascension mystique qui I’exhausse a la sainteté de 1’Absolu. En
lui la conscience différenciée saisit sa réalité originelle, son iden-
tité avec le Divin, sa postérité infinie et bienheureuse.

Sarai et Sara, autre étape de la réalisation supraconsciente en
I’homme, signifient princesse ou reine. Sara est aussi un verbe
hébreu qui veut dire : lutter, combattre. Isaac, d’un verbe hébreu,
se traduit : il rit. Il est le fruit de 1’étonnement, du doute en méme
temps que de la toute-puissance du Trés-Haut. Sara uni a El, abré-
viation d’Elohim = Dieu, donne : celui qui a lutté avec Dieu, qui
est vainqueur de Dieu. Elohim = pluriel de puissance et de pléni-
tude, est donc une sorte de superlatif absolu, de transcendance
parfaite.

Sara, Isaac et Israél (qu’on a traduit aussi par : prince de Dieu)
forment trois échelons étroitement liés de la conquéte intérieure

! Abraham peut signifier : pére d’une multitude.



LES ANGES 159

qui permet a la conscience humaine de naitre a la lucidité de
I’Esprit. La créature est d’essence royale, elle est I’héritiere divine
du Verbe, de I’intelligence totale et infaillible qui tout crée et tout
contient. Dans 1’existence visible du monde, elle est vouée a une
lutte incessante (Sara) pour retrouver son authenticité. Ce double
élément constitutif de 1’étre : la royauté divine et le combat, se
répete dans toutes les grandes épopées mystiques que possedent
les diverses civilisations du monde. Il formule la base de la per-
fection qu’il est appelé a réaliser en lui-méme, le sens de sa vie sur
la terre, I’énergie profonde de sa victoire.

Ismaél est la force spirituelle de la vision révélatrice, la persé-
vérance et la lumiere de I’Esprit en ’homme. Isaac est a la fois
I’ironie du doute et le triomphe de 1’Eternel sur la faiblesse et
I’impuissance de la créature limitée aux lois de l’incarnation ;
I’incrédulité du mental et I’allégresse de la conception mystique
qui sont les deux faces inséparables de la méme réalisation dans le
secret de la contemplation immatérielle ou la raison est vaincue
par I’illumination supraconsciente. Le scepticisme, I’étonnement,
nous ’avons déja vu, sont une arme juste qui défend de I’orgueil
et de la légereté la conscience visitée par Dieu. Le rire est la saine
discrimination qui n’accepte point sans réflexion les révélations
surnaturelles, qui attend leur justification, sur les plans du physi-
que et du mental. Il est aussi la jubilation de I’ame, une fois la
certitude conquise, la joie profonde qu’éprouve I’étre dans la plé-
nitude de I’accomplissement.

Ainsi Sara est la nature princieére de I’homme, spirituellement
féconde, née de 1’Absolu, promise a la lutte et a la postérité divi-
nes de la sainteté. Ismael est I’énergie transcendante qui la pousse
vers la gloire de son Destin. Isaac est le mental qui réalise la
toute-puissance de 1I’Eternel dans 1’existence humaine, qui la
représente, mais la met a ’épreuve et I’analyse pour en transmettre
le message aux degrés inférieurs de la création, ou elle éclatera au
terme des générations d’Israé¢l, dans la perfection du Fils de Dieu
totalement révélé a I’intelligence cosmique. Comme Abraham est
le pere divin de la postérité spirituelle, I’initiateur de 1’ascension
mystique qui éleve ’homme vers sa réalité unique et supréme,



160 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Israél est la force victorieuse qui ouvre le chemin de ’accom-
plissement authentique et éternel dans ’existence terrestre, dans la
succession des peuples. Quiconque se tourne vers 1’Esprit, recoit
de I’Esprit I’intelligence de la réalisation lumineuse dans la supra-
conscience infinie et parfaite. Il est le prince luttant et triomphant
avec les armes de la transcendance qui lui sont données en méme
temps que la vie ', le discernement et la prudence le guident autant
que I'amour et I’humilité. Il parvient a la plénitude de I’incar-
nation, 2 sa sainteté inaltérable, par la victoire de I’ Ame unique sur
lui-méme, par la bénédiction ineffable de Celui dont le nom est la
révélation de la béatitude et de la vérité. Au terme de 1’extase, il
s’éveille dans le jour immortel de la lumiere et de la joie qui est
son propre étre et qui est Dieu.

En résumé : Abraham est la conscience incarnée élevée a I’inti-
mité du contact lucide avec le Divin qui la régénére, la féconde et
I’enfante a sa propre multitude. Elle retrouve ainsi son universalité
originelle et éternelle. Sara est, en Abraham, I’étape de la cons-
cience incarnée qui, fécondée par la lumiere spirituelle qui la pé-
nétre, renait a la vision de sa parenté indestructible avec elle, se
sait, apres la révélation du fruit vivant qu’elle porte, I’hériticre
royale du créateur, de I’existence illimitée, immuable, toute-puis-
sante et bienheureuse. Ismaél est 1’énergie créatrice de 1’Esprit
entierement développée dans la méme conscience incarnée, que le
« commerce » de Dieu a révélée a elle-méme, a épanouie en sa
force véritable. Toutes les victoires supraconscientes de I'intelli-
gence réelle lui sont deés lors possibles.

Isaac est, en Abraham, la prudence et la réserve de la discrimi-
nation mentale qui empéche la conscience incarnée visitée par
I’extase de s’égarer dans I’illusion des joies irréelles, des inven-
tions trompeuses dues a l’imagination individuelle. Il est, plus
encore peut-&tre, le lien entre la supraconscience infinie et lumi-
neuse et les plans physiques et matériels de 1’existence, auxquels il
ouvre ainsi 1’acces de ’extase, I’accomplissement de la vie divine
descendant jusqu’a eux. C’est par lui que I’incarnation tout entiere

! Voir dans Le Yoga de la Princesse Kunti 1’épisode du fils de Sirya, le Soleil de
la connaissance, qui nait revétu des armes étincelantes et glorieuses de son pere.



LES ANGES 161

participe a la purification et a la résurrection de I’Esprit, que
I’homme renait, intégralement, a sa postérité divine qui est la vic-
toire d’Israél. En ce dernier, la conscience différenciée triomphe
des faiblesses humaines ef du Divin en ce sens que le combat de
I’ascese et de I’obéissance engage 1’étre dans un don de soi total
qui permet a ’Esprit de se révéler a lui et de s’incarner progres-
sivement ' en lui, d’engendrer en lui I’avenir bienheureux de 1’hu-
manité fécondée par la sagesse de Dieu et non point de I’anéantir
par I’éclat insoutenable de sa puissance absolue.

Tels sont les plans de 1’évolution consciente de la pensée en
I’homme, a laquelle la vie entiere du cosmos et des siecles contri-
bue. L’Apocalypse en donne, conformément au message de toute
la Bible, une vision scrupuleusement analysée et détaillée.

C. L’ange Gabriel apparait a Zacharie

N

« Alors un ange du Seigneur apparut a Zacharie et se tint
debout a droite de I’autel des parfums. Zacharie fut troublé en le
voyant et la frayeur s’empara de lui. Mais 1’ange lui dit : Ne crains
point Zacharie, car ta priere a été exaucée. Ta femme Elisabeth
t’enfantera un fils et tu lui donneras le nom de Jean. Il sera pour
toi un sujet de joie et d’allégresse et plusieurs se réjouiront de sa
naissance. Car il sera grand devant le Seigneur. » (Luc 1:11 a 15)
« Zacharie dit 2 I’ange : A quoi reconnaitrai-je cela ? Car je suis
vieux et ma femme est avancée en age. L’ange lui répondit : Je
suis Gabriel, je me tiens devant Dieu ; j’ai été envoyé pour te
parler et pour t’annoncer cette bonne nouvelle. Et voici, tu seras
muet et tu ne pourras parler jusqu’au jour ou ces choses arriveront,
parce que tu n’as pas cru a mes paroles qui s’accompliront en leur
temps. » (Luc 1:18-20)

L’ange intervient aux moments décisifs ol la conscience diffé-
renciée dans I’incarnation est appelée a évoluer, a s’épanouir dans
une connaissance plus grande, a naitre au devenir unique de sa

' « Et, 6 Dieu, par tes progressions, sur fa route, fu illumines tout cet univers du
devenir. » (Veda 81) Hymne a Sirya, le Créateur.



162 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

destinée spirituelle. Alors la puissance de I’énergie créatrice
primordiale fait irruption dans I’intelligence mentale de I’homme,
subjugue ses sens et le féconde réellement d’une vie, d’une crois-
sance nouvelle. Il est frappant de voir qu’a travers toute la Bible,
aussi bien dans 1’Ancien que dans le Nouveau Testament, la voix
supraconsciente, lorsqu’elle réveille la créature et I'interpelle au
nom de I’éternité, parle constamment de naissances, souvent
exceptionnelles et inattendues, de postérité, d’élargissement, d’un
développement de I’existence. Et nous retrouvons le fait identique
dans les Textes sanskrits, les Vedas, le Mahabharata. Le Yoga de
la Princesse Kunti déja cité plus d’une fois est une illustration
cinq fois répétée de I’intervention divine qui congoit dans la créa-
ture son pouvoir révélateur sous la forme d’un enfant. L’ange qui
parle a Zacharie puis a Marie dit a peu pres exactement ce que les
dieux Dharma ' et Indra * disent a Kunti. Voici les textes juxta-
posés : « Il sera pour toi un sujet de joie et d’allégresse et plusieurs
se réjouiront de sa naissance. Car il sera grand devant le Seigneur.
Il ne boira ni vin, ni liqueur enivrante et il sera rempli de 1’Esprit
Saint des le sein de sa mere ; il ramenera plusieurs des fils d’Israél
au Seigneur, leur Dieu ; il marchera devant Dieu avec I’esprit et la
puissance d’Elie pour ramener les cceurs des péres vers les
enfants, et les rebelles a la sagesse des justes, afin de préparer au
Seigneur un peuple bien disposé.» (Luc 1:14-17) Tiré du
Maihabharata : « Une voix incorporelle, venant des cieux, dit : Cet
enfant sera le meilleur des hommes, le premier de ceux qui sont
vertueux. Doué d’une grande bravoure et d’un langage véridique,
il sera certainement le roi de la terre. » (Pour le fils de Dharma.)
Puis, pour Arjuna, c’est le dieu Indra qui parle : « Je te donnerai
un fils qui sera célébré partout dans les trois mondes (le ciel, la
terre et ’espace qui les unit) et qui augmentera le bonheur de tous
les hommes honnétes. Le fils que je te donnerai frappera le
méchant et sera le délice des amis et des parents. Premier de tous
les hommes... il possédera une grande sagesse. Doué d’une
grande dme, en splendeur égal au soleil, d’une grande perfection,

' Dieu de la Loi et de la Justice.
? Indra, roi des Dieux, maitre des énergies spirituelles incarnées en 1’homme.



LES ANGES 163

cet enfant sera la demeure méme de toutes les vertus.»

« Aussitdt que cet enfant fut né, une voix incorporelle, forte et
profonde comme celle des nuées et remplissant la voiite céleste,
s’adressant a Kunti en présence de toutes les créatures demeurant
en cet endroit, distinctement dit : Cet enfant rehaussera ta joie ! Il
acquerra toutes sortes d’armes célestes (= forces de 1’Esprit) et ce
taureau parmi les hommes rétablira les richesses traditionnelles de
sa race ! » (= Il ramenera plusieurs des fils d’Israél au Seigneur,
leur Dieu.)

Cette fécondité sans cesse annoncée et réalisée en la femme,
méme lorsque celle-ci est d’un dge avancé ' et, matériellement,
hors d’état d’enfanter, comporte une signification spirituelle des
plus importantes : il s’agit, avant tout, d’une conception lumineuse
de la vérité qui transfigure celle en qui elle s’accomplit et enrichit
simultanément I’univers entier de sa vie révélatrice. Car la grice
qu’accorde I’Esprit est toujours la sagesse, I’intelligence authen-
tique de Dieu et des hommes et, par la, une existence incarnée
rayonnante de la joie, de la fertilité, de I’efficacité supracons-
cientes.

La pensée humaine n’est point capable d’admettre le message
de I’ange immédiatement et sans se troubler. L’influence prépon-
dérante que la matiere visible, que le sens primordial de 1’ego ont
sur elle est si grande, qu’elle ne comprend la fécondité, la crois-
sance, la vie, que sous cette forme rigide par les lois qui la gerent
et la restreignent, et ne pressent pas, a moins d’y étre contrainte
par le choc de la vision supramentale, qu’il puisse y avoir une
autre conception qui dépasse son savoir.

« Zacharie fut troublé en voyant 1’ange et la frayeur s’empara
de lui. » 1l se trouvait devant « I’autel des parfums », sacrificateur,
pieusement pénétré par la sainte grandeur de ses actes. Sa cons-
cience, remplie de crainte religieuse, consacrée a I’Eternel et 4 son
culte, ne le reconnait point pourtant en 1’ange qui lui apparait et
qui va lui parler. Telle est bien la véritable misere de ’homme, cet
aveuglement insondable dans lequel le plonge I’illusion du moi
individuel, lui voilant la face du Dieu qu’il aime et cherche, alors

' Ou trop jeune, comme c’est le cas pour Kunti.



164 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

que son regard d’immortalité, de lumiére et d’amour le contemple
au fond de lui méme et I’attend, infatigablement !

L’ange parle, annongant la venue de Jean, le Baptiste, dernier
des prophétes, de celui qui proclamera la venue du Sauveur, la
sainteté de I’Esprit totalement révélé dans I’Incarnation. Comme
Sarai, femme d’Abraham, elle aussi avancée en 4ge, ne peut croire
a la venue d’un fils pour elle, Zacharie, obnubilé par 1’étroite vi-
sion de I’existence humaine qu’il posséde, répond a ’ange : « A
quoi reconnaitrai-je cela ? Car je suis vieux et ma femme est avan-
cée en age ? » La manifestation de 1’Esprit se mesure-t-elle en
années ? La gloire de la vie divine est-elle soumise au destin
terrestre 7 La nature de Dieu est-elle limitée comme celle de la
créature 7 « L’ange lui répondit: Je suis Gabriel, je me tiens
devant Dieu ; j’ai été envoyé pour te parler... Et voici, tu seras
muet... jusqu’au jour ou ces choses arriveront ' ».

L’énergie de I’Esprit Saint qui se dévoile a la conscience incar-
née posséde une incomparable dignité. Et nul ne la méconnait im-
punément. Gabriel est un mot hébreu qui signifie : ’homme de
Dieu ?, c’est-a-dire I’apparence supramentale du Divin, une mani-
festation spirituelle de I’Invisible, une image vivante en laquelle le
Tres-Haut se révele. 11 se tient « devant Dieu ». L’intimité de la
contemplation directe, face a face, sans aucun intermédiaire, 1’éga-
lité de la valeur due a son identité essentielle avec I’Eternel sont sa
gloire et son partage. En style mystique cela signifie que Gabriel
représente 1’échelon supérieur de la conscience différenciée, son
état de pureté parfaite qui voit Dieu et qui connait Dieu. Ses paro-
les émanent donc directement de I’Esprit, elles sont parfaites com-
me lui, irrévocablement vraies comme lui. Celui qui doute de leur
puissance et de leur véracité sera soumis a une épreuve puri-
ficatrice jusqu’a 1’accomplissement de ce qui lui a été annoncé.
Le silence est la force rédemptrice par excellence, le remede qui

N

convient exactement a [’agitation verbale et a I’inquiétude

" Tout ce passage de I’Evangile de Luc, ainsi que le suivant, ont été analysés en
détail dans plusieurs conférences de Ma consacrées a 1’Exégese spirituelle des
Evangiles. (Enregistrements disponibles.) Nous n’en donnons ici qu’un résumé.

2 Ou : Dieu s’est montré fort.



LES ANGES 165

mentale, a leurs raisonnements erronés, a leur savoir incomplet ;
le silence du recueillement intérieur qui conduit a la connaissance,
de I’humble acceptation qui conduit a la paix. Le silence lumineux
de la sagesse dans I’accomplissement irréprochable de 1’ceuvre qui
ne peut étre ni changée, ni détournée, ni empéchée : « Mes paroles
qui s’accompliront en leur temps. »

D. La visite de I’ange Gabriel a Marie

« Au sixieme mois, I’ange Gabriel fut envoyé par Dieu dans
une ville de Galilée appelée Nazareth, aupres d’une vierge fiancée
a un homme de la maison de David, nommé Joseph. Le nom de la
vierge était Marie. L ange entra chez elle et dit : Je te salue, toi a
qui une grice a été faite ; le Seigneur est avec toi. Troublée par
cette parole, Marie se demandait ce que pouvait signifier une telle
salutation. L’ange lui dit : Ne crains point, Marie, car tu as trouvé
grace devant Dieu. Et voici, tu deviendras enceinte et tu enfanteras
un fils, et tu lui donneras le nom de Jésus. Il sera grand et sera
appelé Fils du Tres-Haut, et le Seigneur Dieu lui donnera le trone
de David, son pere. Il régnera sur la maison de Jacob éternel-
lement, et son régne n’aura point de fin. Marie dit a I’ange :
Comment cela se fera-t-il, puisque je ne connais point d’homme ?
L’ange lui répondit : Le Saint-Esprit viendra sur toi et la puissance
du Treés-Haut te couvrira de son ombre. C’est pourquoi le saint
enfant qui naitra de toi sera appelé Fils de Dieu. » (Luc 1:26-35) "

La révélation supraconsciente descend sur Marie, « la servante
du Seigneur » qui, cette fois-ci, cong¢oit Dieu dans sa plénitude. En
langage mystique cela signifie que la pensée de I’humanité, puri-
fiée par une longue lignée d’ascese, de piété, d’obéissance a la loi,
par I’existence terrestre vécue totalement selon I’ceuvre divine
qu’elle matérialise et accomplit, par la grace de I’Esprit qui la visi-
te et qui I’instruit inlassablement, s’ouvre a la béatitude supréme
de I’intelligence et de la sainteté qui est la conception divine de
I’Absolu. Elle incarne Dieu. La vie que désormais elle porte en

' Cf.note 1, p. 178.



166 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

elle, qui croit et qui s’épanouit en elle, s’exprime en elle est le Fils
de Dieu. «Il régnera sur la maison de Jacob, éternellement. »
La maison de Jacob est la postérité de I’Esprit et sa gloire est la
connaissance parfaite de I’Eternel dans 1’existence physique et
mentale. Marie est I'ultime palier de la réalisation dans la cons-
cience individuelle, le seuil de la contemplation parfaite ou I’ego
meurt pour renaitre a la plénitude de I’infini, a la lumicre bienheu-
reuse de I’immortalité. L’enfant qu’elle congoit est la perfection
du Divin, le fruit qu’elle porte est la fécondité de 1’Eternel, le don
qu’elle transmet a I’humanité est la résurrection dans la paix inal-
térable de I’amour, de la sagesse et de I’'immortalité.

Pas plus qu’Abraham, Isaac, Israél, Moise et tant d’autres ne
sont des hommes, des €tre limités a I’individualité d’une seule per-
sonne terrestre, Marie n’est une femme réduite au seul visage que
lui préte I’histoire. Elle est en chacun de nous le supréme degré de
la vision resplendissante, de l’intelligence qui s’épanouit dans
I’identité avec I’Absolu et I’incarnation miséricordieuse du Verbe
transcendant. Toutes les étapes de la Révélation dans ’univers, les
noms qu’elles portent pour I’humanité selon la succession des
siecles sont des niveaux que parcourt et dépasse chaque créature,
des moments de 1’évolution unique par laquelle son entendement
et sa vie renaissent a I'Ineffable.

Au cours de I’exégese de I’ Apocalypse, il apparaitra de plus en
plus clairement que sans du tout infirmer [’existence terrestre de
Jésus, Fils de Dieu, d’en diminuer ou d’en annuler la portée, il est
important de se défaire du dangereux point de vue qui jusqu’ici a
tant paralysé et stérilisé ’essor du Christ spirituel dans les dmes
en Uenfermant dans les limites irréductibles du raisonnement
mental qui est dualiste, et de la perception des sens qui est égoiste.
C’est ainsi que le Christ est devenu, pour la compréhension de la
majorité des chrétiens, une personne conditionnée par les lois qui
régissent 1’homme ici-bas, contrainte sous 1’apparence d’un nom
et d’une forme appartenant au plan physique et mental de la créa-
tion, oubliant qu’il est congu de I’ Esprit dans la pureté parfaite de
I’Esprit vivant et se révélant au monde. L’aspect humain doit ici
s’effacer devant la souveraineté absolue du Divin. Alors seulement



LES ANGES 167

le Fils de Dieu congu par Marie sera en chacun, également, le Fils
de Dieu, la révélation du Pére en son unité radieuse et totale avec
I'univers, le chemin de la rédemption et de la résurrection par
I’immolation bienheureuse de 1’ego, la vérité et I’'immortalité dans
la plénitude indivisible de I’Etre qui dit : « Je suis. »

Marie, elle aussi s’étonne et doit dépasser le niveau de 1’intel-
lect pour comprendre I’annonciation : « Comment cela se fera-t-il,
puisque je ne connais point d’homme ? L’ange lui répondit : Le
Saint-Esprit viendra sur toi, et la puissance du Tres-Haut te cou-
vrira de son ombre. C’est pourquoi le saint enfant qui naitra de toi
sera appelé Fils de Dieu. » Telle est la définition de la conception
supraconsciente, de I’extase ultime par laquelle I’individu s’ac-
complit dans la félicité de son identité avec I’Eternel. Que de cette
étreinte ineffable et surnaturelle puisse naitre un Fils de Dieu dans
la chair qui connait la joie de la fusion spirituelle, il n’y a la rien
de bien surprenant.' L’univers et tout ce qui s’y trouve ne vient-il
point de la méme origine, ne nait-il pas lui aussi de I’Esprit, non
seulement au commencement mais a chaque heure de son existen-
ce 7 « Le Saint-Esprit viendra sur toi et la puissance du Tres-Haut
te couvrira de son ombre », I’ombre de la nuit mystique ou la
conscience humaine est purifiée, ou meurt 1’illusion de I’ego et
resplendit la beauté immaculée de 1’ame dans sa communion avec
Dieu ; la puissance régénératrice qui transfigure 1’étre et le fécon-
de de sa sainteté. « Car rien n’est impossible a Dieu. » « Marie
dit : Je suis la servante du Seigneur ; qu’il me soit fait selon ta
parole ! » Informée par la vision supramentale du destin merveil-
leux qui ’attend, Marie accepte avec toute la simplicité des élus
dont I’obéissance est illuminée par la contemplation intérieure, par
la béatitude de 'intelligence et de la vie qui se savent, fondamen-
talement, au service d’une valeur plus grande que soi, d une réalité
plus authentique que soi, d’une révélation ineffable dont la pléni-
tude est la sanctification de I’humanité ; de ceux qui, en un mot,

' La naissance du premier fils de Kunti, engendré par Sirya, le Soleil, le Créateur
et I’[lluminateur, offre un parallele étonnant avec la conception du Christ. Le
récit du Mahabharata précise cependant avec une lumineuse concision, que cette
naissance divine sur la terre résulte de la « vision céleste » acquise par la jeune
fille dans sa vie pieuse et ascétique. Voir Le Yoga de la Princesse Kunfi.



168 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

connaissent la grace de ne plus vivre pour eux-mémes mais pour le
Seigneur et pour leurs fréres, de ne plus s’appartenir a eux-mémes
mais d’avoir été consacrés a I’ceuvre cosmique de la révélation, de
« la Paix, sur la terre, parmi les hommes en tous lieux », et de « la
Gloire de Dieu, au plus haut des cieux ». La conscience humaine
devenue « la servante du Seigneur » posseéde sa récompense, qui
est I’accomplissement de la Parole divine en elle.

Ainsi [’ange, auquel a été consacrée cette abondante paren-
theése, est un élément essentiel et actif de I’Esprit immuable. ' Dans
la contemplation de I’Absolu, il est la puissance rayonnante de la
conception parfaite de soi, de I’amour qui est connaissance supré-
me et sainteté inaltérable, la vision de I’Ame par I’Ame, comme
un scintillement de la joie remplissant I’immensité. Dans le deve-
nir de I’existence universelle, il est I’énergie de la croissance inté-
rieure, la lumiere de I’intelligence spirituelle, I’apparition révéla-
trice de I’inconnu qui enfante la création a sa béatitude et son éter-
nité supraconscientes. La vision de I’échelle et la lutte de Jacob
avec I’ange peuvent trés bien étre ou ne pas étre le fait du méme
homme. Des cycles d’4dges peuvent séparer ces deux moments de
la destinée mystique du monde, plusieurs vies humaines, plusieurs
décennies ou seulement quelques années. Peu importe ! La crois-
sance de la conscience incarnée dans la lumiere de vérité est une et
ininterrompue. Et si ’homme est capable sur la terre d’en connai-
tre la plénitude, il ne le peut que par I’effacement de sa propre
différenciation qui rétablit en lui la réalité de 1’ Absolu.

Les anges sont les clartés supraconscientes de 1’ame incarnée,
Pactivité de I’intelligence spirituelle. Ils sont I’Esprit Saint se ré-
vélant a elle, illuminant le temps du travail, I’ceuvre purificatrice
de I’enfantement intérieur a la sagesse supréme, dans la paix de
I'unité. Ils apparaissent et se retirent, suivant les nécessités de
I’heure en I’homme et dans le monde, destinés eux aussi a s’éva-
nouir en Celui qui est, lorsque toute division de la conscience
unique aura été résolue dans la vérité originelle de son identité.
L’Esprit incarné dans le cosmos est semblable a 1’échelle ; les

! Dans les Vedas, il est le rayonnement des Dieux.



LES ANGES 169

anges sont le jeu mouvant et lumineux de sa révélation divine dans
I’incarnation. « Et voici, I’Eternel se tient au-dessus d’elle et il
dit : Je suis I’Eternel, le Dieu de ton pére. » Il est la promesse et
I’accomplissement de la promesse, la postérité insondable de sa
gloire.

L’ange effleure de ses ailes les étendues illimitées de 1’Etre,
apportant a I’ame le rayonnement de la vie éternelle et le réconfort
de la présence toute proche du Divin.



XI

« Et les sept chandeliers sont les sept Eglises »
(Apocalypse 1:20)

L’Eglise est I’assemblée des hommes, le corps de la lumiére en
lequel se révelent la puissance et ’authenticité de 1’Absolu. Elle
est unique, une et universelle. Non point selon la volonté des hom-
mes et la permanence de leurs traditions, mais dans la conception
essentielle de sa valeur qui se situe en Dieu. Les sept Eglises sont
les sept plans de I’incarnation, dans le cosmos et en chaque créa-
ture, les sept étapes de la purification et de 1’accomplissement
spirituels par lesquels la conscience individuelle remonte vers la
connaissance intégrale de la vérité. L origine de I’Eglise est I’al-
liance de I’Eternel avec 1’humanité. Et cette alliance est le fonde-
ment méme de la vie, lentement dévoilé au mental par le Seigneur,
sur la voie de la réalisation parfaite et de la sainteté.

Le chandelier est, dans le monde, le corps qui recoit la lumiere
et la porte, au travers des alternances du jour et de la nuit, de la vie
et de la mort, de la persévérance et de I'infidélité. En soi, il est
inaltérable (« d’or ») mais la clarté qu’il répand dépend du degré
de maturité et de pureté de I’ame qui 1’anime. Son apparence est
celle de la piété qui I’allume. Elle peut devenir le brasier révéla-
teur de la perfection ou n’étre que le flambeau mourant de I’agonie
spirituelle en I’homme.

« Les sept étoiles sont les anges des sept Eglises », le feu per-
manent de I’Esprit Saint dont les flammes nourrissent ’intelligen-
ce terrestre, I’illuminant de leurs révélations. Elles sont les éclairs



ET LES SEPT CHANDELIERS SONT LES SEPT EGLISES 171

de la supraconscience infinie et parfaite sillonnant la pensée des
hommes et I’enfantant a la lumiére inaltérable de son authenticité.
Toute la suite de la prophétie précisera et développera I’affirma-
tion concise contenue dans le verset vingt du premier chapitre.

C’est des anges, donc des étoiles que viennent les signes qui,
sur les plans matériel et mental, attestent la réalité de 1’invisible et
sont, de ce fait, la consolation des hommes. Ces signes doivent
étre regus avec gratitude et humilité, mais dépassés et méme ou-
bliés pour que la conscience incarnée puisse parvenir a la contem-
plation de Celui qui est.

Les livres abondants et riches de la Bible sont moins authenti-
ques que la sagesse qui les inspira. La chair s’enivre d’elle-méme,
le mental s’enorgueillit de ses gloires changeantes. Seul 1’Esprit
connait la félicité sans désir de la plénitude '.

Il en est de méme de tous les textes sacrés : ils doivent étre dé-
passés pour étre réellement compris, vécus dans leur vérité révé-
latrice immatérielle et infinie. A ce propos la Bhagavad-Gita * con-
tient un passage d’une saisissante signification :

« Fais que I’affliction et le bonheur, la perte et le gain, la vic-
toire et la défaite soient égaux pour ton 4me, puis jette-toi dans la
bataille ; ainsi tu ne pécheras pas.

» Telle est I'intelligence qui t’a été déclarée ; écoute mainte-
nant ce qu’enseigne le Yoga (= discipline de la contemplation
intérieure et connaissance de la vérité), car si tu es en état de yoga
(= union avec le Divin), par cette intelligence, tu rejetteras la
servitude des ceuvres (résultant de la conscience des dualités qui
ne connait pas la paix).

» Sur cette voie, nul effort n’est vain, nul obstacle ne prévaut ;
méme un peu de ce dharma (= loi morale juste) délivre de la
grande peur.

» L’intelligence fixe et résolue est une et homogeéne ! Divisée
en beaucoup de branches et engagée sur des voies multiples est
I’intelligence de 1’irrésolu.

! Israél, par exemple, est un signe précieux et irrévocable, mais qui doit s’accom-
plir dans sa réalité transcendante et premiere pour étre véritablement compris.

? La Bhagavad-Gitd, selon Shri Aurobindo, Paris, Albin Michel, 1940.



172 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

» Ces paroles fleuries que disent ceux qui n’ont clair discer-
nement, qui sont dévoués au credo du Veda, dont le credo est qu’il
n’est rien autre que le Veda, — ames de désir, chercheurs de Para-
dis, — elles donnent les fruits des ceuvres de la naissance (dans le
monde visible des dualités qui est mortel et non dans [’éternité),
elles s’engagent sur beaucoup de voies, fécondes en rites spéciaux,
et se donnent pour but la jouissance et le pouvoir dominateur.

» L’intelligence de ceux qui sont égarés par cette parole fleurie
et qui s’attachent a la jouissance et a la domination n’est pas
établie dans le Moi (= l’Eternel—Unique) avec une fermeté con-
centrée. Mais toi, 6 Arjuna ', sois libéré, hors des dualités, établi a
jamais en I’étre véritable, sans avoir ni acquérir, mais possédant le
Moi (= I’Eternel).

» Autant il y a d’utilité dans un puits que les eaux en crue envi-
ronnent de toutes parts, autant en est-il dans tous les Vedas (=
toutes les Ecritures sacrées qui sont des expressions diverses de la
vision ineffable de la vérité ; par conséquent aussi toutes les
théologies qui en découlent), pour le sage qui posséde la
connaissance.

» Tu as droit a I’action, mais seulement a 1’action, et jamais a
ses fruits ; que les fruits de tes actions ne soient point ton mobile ;
et pourtant ne permets en toi aucun attachement a I’inaction.

» Etabli dans le Yoga (= union avec le Divin), accomplis tes
actions, ayant abandonné tout attachement, égal dans I’échec et
dans le succes 2. »

« Ecris donc, dit a I’ap6tre Jean I’apparition ‘qui ressemblait a
un fils d’homme’, les choses que tu as vues, et celles qui sont et
celles qui doivent arriver apreés elles, le mystere des sept étoiles
que tu as vues dans ma main droite, et des sept chandeliers d’or. »
(Apocalypse 1:19-20)

Ce qui importe, dans une existence humaine, ce ne sont pas les
mille et un événements se rapportant a sa présence dans le monde,

' La Bhagavad-Gitd est un dialogue entre le prince Arjuna et le dieu Krishna.
Arjuna est le dernier fils de Kunti. Il personnifie la conscience spirituelle, en
I’homme, éveillée, instruite par le Divin, capable de rentrer dans la perfection de
1’ Absolu, de renaitre a I’Eternité.

? Chapitre II, versets 38 a 48.



ET LES SEPT CHANDELIERS SONT LES SEPT EGLISES 173

a sa naissance, a sa croissance et a sa mort, mais, au travers de tout
cela qui n’est qu’une trame palpable, 1’essentielle révélation de la
vie. L’histoire des individus comme des peuples n’a point d’autre
valeur que de manifester la toute-puissance du Seigneur, sa magni-
ficence et sa gloire miséricordieuse. C’est cela qu’il faut voir en
elle, qu’il faut retenir et transmettre, comme étant 1’enseignement
et le bien inestimables. « Ecris donc les choses que tu as vues »
au-dedans de toi, dans la lucidité de la vision spirituelle et non
dans I’imperfection de ton regard charnel. Car ce que Jean connait
de Jésus, son Maitre bien-aimé, ce n’est point ce qu’il a observé,
matériellement, au cours de son existence terrestre. C’est ce que la
perspicacité de son 4me lui a révélé du Christ, c’est ce qu’il a vu,
au travers de 1’apparence humaine, avec la pénétration de son es-
prit. Jésus lui-méme confirme cela lorsqu’il répond a Pierre, qui
vient de s’écrier : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant » : « Tu
es heureux, Simon, fils de Jonas ; car ce ne sont pas la chair et le
sang qui t’ont révélé cela, mais c’est mon Pére qui est dans les
cieux. » (Matthieu 16:16-17) En d’autres termes, c’est la lumiere
infinie de la supraconscience réveillée au fond de Pierre qui lui a
donné I’intelligence mystique de la vérité, intelligence que I’apdtre
Jean possede aussi.

«Les choses que tu as vues » sont les expériences de 1’ame
faites dans le corps humain, cette apocalypse ininterrompue de la
grice qui s’accomplit en la créature dont I’entendement et le coeur
se sont ouverts et soumis a I’influence supérieure du Divin qui les
habite. La présence matérielle du Christ n’a été que 1’occasion de
la vision intérieure, de 1’illumination révélatrice de I’Esprit dans
I’incarnation. Aupres de lui, par la transcendance dont il manifeste
la souveraineté, les disciples ont vu se développer en eux-mémes
une compréhension nouvelle de ’univers, des Ecritures et de la
vie. Les « choses qu’ils ont vues » ne sont autres que 1’affirmation,
dans le monde, de la présence infinie et toute proche du Seigneur,
intime et active au fond de 1’€tre, continue dans 1I’accomplissement
de I’ceuvre a laquelle tous et tout collaborent, le triomphe de
1I’Ame lumineuse dans 1’épaisseur opaque de la matiére, la béatitu-
de de I’éternité dans I’existence mortelle.



174 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

« Les choses qui sont et celles qui doivent arriver apres elles »,
le mystere de la parole impérissable dans le destin changeant de
I'univers, «le mystére des sept étoiles que tu as vues dans ma
main droite, et des sept chandeliers d’or », c’est-a-dire la révéla-
tion de I’ Absolu dans la différenciation.

Les chandeliers sont d’or ; leur matiére est précieuse comme la
clarté des étoiles qui veille en eux. Dans le langage mystique, la
lune ', les étoiles ont comme le soleil une signification précise :
elles sont les illuminations isolées, limitées qui préparent la cons-
cience mentale a une compréhension plus haute et plus vaste.
Il y a des constellations spirituelles, pavant le sentier glorieux de
la connaissance intérieure conquise peu a peu sur l’ignorance
humaine. Il s’agit, dans la prophétie, du « mystere des sept étoiles
que tu as vues dans ma main droite et des sept chandeliers d’or »,
de valeurs inestimables, d’événements spirituels dont la dimension
dépasse infiniment la compréhension habituelle de ’homme, de
« choses » si élevées, si grandes, si belles que la petitesse de ses
raisonnements s’en trouve totalement déroutée. Il s’agit pour lui
de pénétrer dans I’invisible et de saisir avec son intelligence et sa
chair que celui-ci est plus réel que le visible, que son prix est in-
calculable et que sa vérité prévaut sur toute autre. L’ame indi-
viduelle est appelée a retrouver son infinitude et son éternité, la
splendeur de son rayonnement insondable, la joie bienheureuse de
sa puissance créatrice et de sa perception illimitée. Et ce but si
merveilleux qui Iattire au-dedans d’elle-méme vers la perfection
de I’Absolu, vers la plénitude de sa réalité ineffable, est cependant
I’inappréciable dont la nostalgie la tourmente, I’inconnu si lointain
qu’il lui semble inaccessible. Le mental lié par son interprétation
dualiste et relative de toutes choses et asservi a la prédominance
des informations des sens physiques, 1’aveugle et fausse sa vision,
rend treés difficile sa naissance a la contemplation de 1’Esprit.
Celle-ci exige un renversement complet des valeurs, une
« conversion » radicale de I’étre et de ses fonctions, de ses facul-
tés, de sa sensibilité, qui est loin d’étre facile. D’autant plus que la
supraconscience elle-méme, pour se faire entendre, utilise jusque

! La lune sera expliquée plus loin.



ET LES SEPT CHANDELIERS SONT LES SEPT EGLISES 175

dans la vision surnaturelle des représentations formelles et sen-
sibles, indispensables a la raison. L apdtre Jean a vécu avec le Fils
de ’homme en Galilée, il a parcouru les chemins du pays avec lui,
I’a entendu parler, vu guérir des malades, prier, se nourrir, se vétir,
se reposer, étre arrété puis mis a mort. Tout cela il I’a vu et éprou-
vé avec ses sens corporels, dans sa vie d’homme. Ensuite il I’a vu
ressuscité, apparaitre et disparaitre par des portes closes, s’élever
au ciel. Et ces visions-la participaient déja de la perception supra-
mentale, de I’entendement terrestre pénétré par la puissance de
I’Esprit. Il le revoit aujourd’hui avec d’autres yeux ; ses traits sont
imprécis mais 1’ame du disciple les reconnait tout de méme. Il
tient sept étoiles dans sa main droite et il est le maitre du monde,
parlant au milieu des sept chandeliers d’or qui symbolisent toute la
création. Ici, ce n’est plus I’homme qui voit, mais I’Esprit, en lui,
qui s’éveille a I’Esprit et se reconnait en lui. Ce qu’il doit écrire,
c’est-a-dire transmettre par la parole de vérité née de la contem-
plation intérieure, de la compréhension immaculée de son dme,
c’est bien cela, qu’il a vu, « les choses qui sont », la vision imma-
térielle surgissant de 1’authenticité lumineuse de 1’Etre. « Et les
choses qui doivent arriver apres elles. » Car la révélation mystique
est un travail, une croissance, elle appartient a I’ceuvre de la ré-
demption, elle est I’accomplissement du sixieéme jour qui précede
le repos de la connaissance parfaite dans la félicité du Seigneur.
Les sept jours de la genese sont les sept étapes de la révélation de
I’Esprit dans 1’univers incarné. Inversement, ils sont les sept
degrés de la purification qui ressuscite I’homme a la plénitude de
I’ Absolu. Le mystique a qui est accordée la joie ineffable de 1’ex-
tase, de ce contact inapparent mais réel et prodigieusement fécond
qui se réalise dans la conscience préparée a I’éprouver, a souvent
I’impression que dans le sein de la vision s’effondrent et s’en-
fantent des générations. L’activité de ’extase est indescriptible !
Elle remplit les livres saints et toute 1’Apocalypse de sa puissance.
Dans I'immobilit¢ de la pénétration supraconsciente, [’intelli-
gence incarnée congoit infiniment et sa conception revét I’intensi-
té, la richesse et la force de la vie éternelle de 1’Esprit. L’étre en-
tier y participe, tous les éléments qui le constituent apportent leur



176 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

concours a la révélation merveilleuse, a la manifestation victo-
rieuse de I’ Absolu en eux (cf. Apocalypse 21:24-26).

« Ecris. » La transmission du message de 1’Eternel a la création
se fait par I’intermédiaire de I’homme, du mental dans I’incarna-
tion purifiée de I’illusion, du «péché» de I’ego et rendue a sa trans-
parence radieuse de fils divin, expression parfaite née de I’inalté-
rable réalité, de la lumiére immortelle de 1’Etre.

« Le mystere des sept étoiles que tu as vues dans ma main
droite » est la souveraineté de I’Esprit dans le cosmos, dont les
sept chandeliers sont les degrés de la révélation et de la réalisation
uniques. Ils sont le corps divin de la création, sa structure dont la
substance est la lumiere et le devenir est la Béatitude de la con-
naissance parfaite. L’Esprit régne sur le monde visible et mortel
comme il régne dans les cieux infinis. Il est le centre de la créa-
tion, le coeur des sept chandeliers d’or, le Maitre resplendissant de
I'univers. Non point semblable a un tyran despotique, mais comme
I’Ame de I’existence, comme 1’énergie de 1’ceuvre, la joie de 1’ac-
complissement dans la paix et la sainteté promises a tous, comme
la semence admirable de la vie destinée a s’épanouir pour chacun
dans I’éternité.



XII

Premiére lettre, & 1'Eglise d’Ephése

Le nom d’Ephese vient du grec 'Egécoc qui peut dériver du
verbe £pinw signifiant : envoyer a ou contre, lancer. Il désigne la
base, le départ vers autre chose, le premier échelon de I’intelli-
gence qui oriente la vie spirituelle vers son but : I’apocalypse de la
vérité. Et nous ne jouons pas ici sur les mots ! Chaque nom de
chaque ville correspond au degré de I’illumination qu’elle concer-
ne, trés exactement. Chaque lettre en décrit avec minutie le chemi-
nement, la purification rédemptrice et I’accomplissement de sa
résurrection a I’Infini.

« Ecris a ’ange de I'Eglise d’Ephese. » (2:1)

La vie mystique comporte, pour notre mental habitué aux rai-
sonnements stricts, aux définitions exactes, aux perceptions dis-
tinctes les unes des autres, des inconséquences fréquentes qui ne
doivent nous arréter que pour nous permettre de pénétrer par elles
dans la lucidité supérieure de 1’Esprit libre de toute délimitation et
de toute systématisation. Nous venons de voir que « les sept étoi-
les sont les anges des sept Eglises ». Et voici que la méme bouche
immatérielle proférant la Parole du Supréme commande a 1’ap6tre
d’écrire « a I’ange de I’Eglise d’Ephése ». Ainsi donc cet ange,
qui est la conscience supramentale de I’Eglise est, simultanément
et pareillement, glorieux dans la main droite du Seigneur e engagé
dans le travail imparfait de I'Eglise d’Ephése ; il est une seule et
méme présence ici-bas et dans I’infini. Nous rejoignons une fois



178 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

de plus I’un des themes fondamentaux de I’Hindouisme, celui de
I’Etre inaltérable qui se manifeste également au-dedans et au-
dehors, dans la perfection immatérielle et resplendissante de
I’Ame et dans I’apparence périssable, limitée de ’existence terres-
tre '. Cette méme notion du Divin identique « au-dedans et au-
dehors » sera reprise plus loin dans 1’Apocalypse. Telle est 1’unité
indivisible de I’Esprit, nommé ici I’ange, de la lumiére qui anime
et crée toutes choses. La conception hindoue de la Meére divine
n’est pas différente. Et il serait tout aussi fructueux d’établir de
semblables analogies avec le Shinto, I'Islam et d’autres pensées
religieuses. Comment pourrait-il d’ailleurs en étre autrement ?
L’Esprit qui est tout, Créateur souverain, consolateur, régéné-
rateur, révélateur de la vie, peut-il étre contre lui-méme ? Rien
n’existe hors de lui. Et partout ou il s’exprime, a tous les ages,
sous tous les cieux, sous tous les noms et toutes les formes dont il
se revét, il est I'unique et le méme. L’Evangile est universel et
n’appartient a nul autre qu’a Dieu. L’erreur des chrétiens est de se
croire les seuls dépositaires de la révélation authentique alors
qu’ils ne font de la sorte qu’étaler leur ignorance et leur orgueil,
commettant une faute lourde de conséquences, dont les effets
néfastes ne sont déja que trop visibles parmi eux. Ils érigent leur
intolérance en vérité immuable et leur peu de spiritualité en dog-
mes absolus. La « bonne nouvelle » du Christ ne leur appartient
pas en conséquence du baptéme qu’ils ont accepté ou subi. Elle
deviendra la lumiere de leur conscience, comme elle est la lumiere
de la conscience de tous ceux qui se détournent des intéréts du moi
personnel pour interroger I’Esprit et recevoir de lui I’énergie
nécessaire a la purification qui conduit a la connaissance du Divin.

A notre époque, la prodigieuse évolution de la science, la dé-
couverte de tant de lois essentielles, d’énergies inconnues qui
ouvrent a l’intelligence humaine des perspectives insoupconnées,

"1l est intéressant de remarquer 1’analogie de ce passage avec un épisode du Yoga
de la Princesse Kunti : « Le dieu Sirya (le Soleil) vint souriant et illuminant tout
autour de lui. C’était par la puissance du yoga (concentration spirituelle) qu’il se
divisait lui-méme en deux parties, dont I’une continuait a donner de la chaleur et
I’autre apparaissait devant Kunti. »



PREMIERE LETTRE, A L’EGLISE D’EPHESE 179

bouleversantes souvent et méme terrifiantes, obligeront peut-étre
I’Eglise a rentrer en elle-méme, 2 renoncer 2 soi pour voir, com-
prendre et accepter ce qu’elle a repoussé jusqu’ici. Le seul propos
de cette exégese aura été d’éveiller la compréhension de I’huma-
nité a la recherche ardente et & I’humilité d’une vision plus authen-
tique et plus pure des Saintes Ecritures, de leur efficacité, de leur
universalité profonde et indestructible. Quiconque se penche sur
les Textes inspirés de diverses religions en se dépouillant peu a
peu de la tendance toujours trompeuse a s’estimer supérieur aux
autres, percevra la voix merveilleuse de 1’unité spirituelle du
monde au travers de toutes les strophes, éprouvera la fraternité
cosmique jusque dans I’identification, par la seule paternité bien-
heureuse de I’Esprit Saint. Que ce soit I’'Inde mystique, la Bible, le
Shinto ou I'Islam (pour ne citer qu’eux) la condition premiére de
la piété véritable et de ses effets régénérateurs dans la conscience
humaine est ’effacement de la personne individuelle devant le
rayonnement du Soi Divin, I’absence totale d’égoisme et d’or-
gueil, le don de la créature a I’influence béatifique de la sainteté
qui révele I’étre a lui-méme en ’enfantant a la vision immatérielle
de Dieu. Il faut rechercher la patience et I’humilité des saints pour
connaitre le Christ et comprendre son enseignement ; il faut cul-
tiver en soi la joie parfaite des saints pour saisir le sens de la
Passion et vivre I’illumination de Paques ; s’engager sur le chemin
de I’amour, de I’émerveillement, de la grace, du désintéressement,
de la persévérance acharnée dans 1’ceuvre que nul autre que Dieu
ne peut récompenser, pour pénétrer dans le jour révélateur de la
vérité, dans la vie parfaite qui, en passant par les prophétes et par
la Croix, rameéne I’homme a la sagesse originelle et éternelle du
Supréme. Et n’allons point nous imaginer, nous autres, chrétiens
de I’Occident, que nous sommes seuls a admettre Golgotha sur la
voie de I’immolation intérieure qui conduit & la résurrection dans
la gloire infinie de 1’Esprit | D’autres que nous, plus nombreux
que nous peut-&tre, 1’acceptent et le vivent en silence, dans le re-
cueillement de leur dévotion et la sincérité de leur foi. Car la sanc-
tification de la Croix est le centre méme de toute piété, le principe
de la conversion qui détourne la conscience du moi personnel et la



180 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

dirige vers I’Esprit, qui I’accomplit, par le sacrifice, dans la félicité
de I’ineffable.

L’amour est la vérité. Celui qui vit dans I’amour vit dans la vérité.
Méme en face de la connaissance intellectuelle des Ecritures,
U"humilité révélatrice de la vérité commence par ces mots : je sais
seulement que je ne sais rien.

La foi doit devenir assez grande et assez forte pour renoncer au
Dieu qu’elle adore et accueillir, plusieurs fois au cours d’une
méme existence humaine, la vision imprévisible de 1’inconnu qui
est le chemin par lequel s’acquiert une intelligence authentique du
Divin. La foi est, ici-bas, une croissance dans la vision intérieure
de la réalité, et non pas un fait acquis, stable et définitif. L’ immua-
ble appartient a I’Au-Dela supraconscient, a 1’Absolu, et non au
devenir que I’homme est sur la terre.

L’incompréhension des Textes et de la révélation engendre la
haine implacable que se vouent les uns aux autres les hommes
appartenant a des groupes religieux divers. Lorsque la pensée
parvient au sommet lumineux de sa plénitude, elle est vie parfaite,
miséricorde et paix. Toute distinction, toute opposition entre les
doctrines différentes s’évanouit en elle qui est I’amour resplendis-
sant de la sainteté.

La conquéte de la sagesse est I’humilité de la compétence :
I’humilité du chirurgien ou de I’artiste qui sait ce dont il est capa-
ble, qui a confiance en la précision de sa technique, en son expé-
rience et son habileté, mais qui, en méme temps, n’oublie point
que tout ne repose pas entre ses mains, que la vie est plus grande
que son savoir et que c’est d’elle, en définitive, que dépend I’issue
de chaque combat ; ’humilité du saint connaissant la puissance
spirituelle qui I’habite, mesurant avec justesse 1’étendue qui sépa-
re sa vision intérieure de 1’ignorance dans laquelle se débat la
grande majorité des hommes, et s’effacant toujours devant I’im-
mensité de la lumiere surnaturelle qui le visite et le transfigure.
Son assurance et sa certitude sont inouies, sa hardiesse est
indomptable, sa patience est sans limites, mais il n’a confiance
qu’en I’Eternel, il soumet entierement sa volonté a celle du Trés-
Haut, comme [D’artiste subordonne totalement son travail a la



PREMIERE LETTRE, A L’EGLISE D’EPHESE 181

perfection et a la vérité de 1’ceuvre, comme 1’épouse accorde son
comportement a la joie de I’époux et la mere ajuste ses efforts a
I’épanouissement de son enfant.

L’Esprit s’adresse a l’ange, c’est-a-dire a lui-méme, en
I’homme. Car seul I’Esprit connait I’Esprit, seul 1’Esprit I’entend.
Le corps, le mental et méme le cceur ne le comprennent pas d’em-
blée, sans la transfiguration qui les rend a leur pureté initiale. Ils
déforment, faussent ce qu’ils touchent tant que I’Esprit ne les a
point fait mourir a soi pour renaitre a la béatitude du Pere. Jésus
I’a dit: « En vérité, en vérité, je te le dis, si un homme ne nait
de nouveau, il ne peut voir le royaume de Dieu.» (Jean 3:3)
L’homme d’Ephese est le corps, sa base, qui s’élance a la con-
quéte de la Vie éternelle, appelé, éveillé par I’Esprit qui Iattire a
Soi du dedans de lui-mé&me. Il doit mourir a soi pour renaitre en
Dieu qui est son authenticité immortelle, sa substance et sa gloire.

Dans la vision de la piété qui s’efforce a la rencontre de la
grace ou I’invisible se communique au visible, o I’infini coule
dans le fini, ou 1’Absolu s’accomplit dans la relativité, il est une
intelligence supérieure sensible au langage qui n’est pas mathéma-
tique, qui ne s’établit point sur des chiffres, des noms, des poids
ou des mesures, mais qui jaillit d’'une profondeur insoupgonnée de
notre €tre. Un élan secret donne une direction nouvelle & notre
démarche, nos pensées, un départ vers cet Inconnu au-dedans de
nous-mémes que seul connait Dieu. C’est Ephese.

La suite du verset souligne encore 1’identité merveilleuse,
I'unité indivisible de la vie de I’Esprit, partout présent, partout
agissant, également parfait et radieux en toutes ses manifes-
tations : « Voici ce que dit celui qui tient les sept étoiles dans sa
main droite, celui qui marche au milieu des sept chandeliers
d’or. » « Les sept étoiles sont les anges des sept Eglises » (v. 20) ;
elles sont dans la main droite du Seigneur. Or I’ Apdtre doit écrire
a I’ange de I’Eglise d’Ephese. Peut-il s’agir de deux « anges » ?
Le texte lui-méme interdit cette interprétation. Il s’agit de « I’ange
de I’Eglise », le seul, visible dans le ciel mystique de la révélation
supraconsciente et présent, invisible ou a peine apparent dans
’Eglise d’Ephése. « Celui qui tient les sept étoiles dans sa main



182 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

droite » est donc celui qui concentre dans la puissance de sa
lumiére toute la conscience incarnée du monde et de I’individu.
Dans la Bible, « la droite de Dieu » est la victoire intime sur I’ego,
la fin de la différenciation mentale qui ramene 1’existence entiere
a son Unité impérissable : « Vous verrez le Fils de I’homme assis
a la droite de la puissance de Dieu » (Matthieu 14:26), « Moi et le
Pére nous sommes un » (Jean 10:30). La main droite est donc la
supréme consécration, I’essentielle orientation de 1’univers main-
tenue en chacun et en tous par la force méme de la Vie a son origi-
ne la plus haute : Dieu. Et les sept degrés de la création sont sept
étoiles : 1’éclat démultiplié d’'une méme gloire, d’une splendeur
illimitée.

Or, de toute évidence aussi, le message s’adresse a des hom-
mes, a ceux qui, mentalement et matériellement, constituent cette
Eglise, a la conscience incarnée dans 1’assemblée terrestre. Ainsi,
I’ange qui est une énergie transcendante, un élément de la clarté
divine elle-méme, se confond avec la présence et I’activité humai-
nes ; et I’'indestructible unité de 1’existence en la lumiere infinie de
I’Esprit éclate dans I’enchainement inattendu des phrases, par le
Verbe divinement créateur de I’extase.

« Voici ce que dit... celui qui marche au milieu des sept chan-
deliers d’or. » Les chandeliers sont le symbole de la création née
de la lumiere éternelle et en laquelle tout est mouvement, vie,
croissance, transformation perpétuelle comme la flamme que le
vent de I’Esprit modele. Celui qui I’anime, I’enfante, I’éclaire et la
soutient marche avec elle, au milieu d’elle, dans le rayonnement
innombrable de sa manifestation, dans la grandeur inestimable de
sa révélation. Il est engagé avec elle dans le processus du devenir
qui est la résurrection de I’ame a son éternité consciente. Comme
la « Meére divine » des Vedas, le Christ est la substance totale de
I’existence cosmique, et pas seulement sa transcendance.

La marche est, tout au long de I’Ecriture sainte, le devenir de
I’homme dans la Manifestation cosmique de I’Eternel autant qu’en
son éclosion intérieure qui s’ouvre sur 1'immensité radieuse de
I’invisible. Elle est la purification et 1’approche de la victoire, la
persévérance, 1’effort et la joie radieuse qui I’animent. Le texte est
ici d’une beauté sans égale: « Celui qui ressemblait a un fils



PREMIERE LETTRE, A L’EGLISE D’EPHESE 183

d’homme, dont les cheveux étaient blancs comme de la laine blan-
che, comme de la neige, dont les yeux étaient comme une flamme
de feu et dont le visage était comme le soleil lorsqu’il brille dans
sa force (1:13, 14 et 16), marche au milieu des sept chandeliers
d’or. » Le Créateur lui-méme porte son (Euvre et la conduit dans
Sa Lumiere qui est d’or, c’est-a-dire inaltérable ! La vision éblou-
issante de l’extase n’est pas immobile, pas impassible, elle
marche, elle avance avec Dieu vers la Toute-clarté de son triom-
phe ineffable. Plus loin, a la fin de la cinquiéme lettre, les hommes
de Sardes « marcheront avec moi en vétements blancs ». L’indivi-
sible magnificence de la vie est ici décrite en une seule petite
phrase, sa démarche divine dans le rayonnement du Seigneur qui
est tout ! Et, de plus, une indication précieuse vient d’étre donnée
ainsi a la recherche spirituelle de la contemplation ou la piété tente
de connaitre, de trouver Dieu, par la puissance d’une compréhen-
sion sacrée qui sommeille et qui veille au fond de chacun : les sept
plans de la conscience incarnée sont les sept étoiles, « les sept
esprits de Dieu » (Apocalypse 4:5) et les sept chandeliers sont les
sept membres de la création et de ’homme, les sept éléments de
son illumination que conduit celui qui marche en leur milieu. Tout
est lumiere, Vie, Connaissance et Amour en Celui et par Celui qui
détermine le devenir autant que la plénitude, la recherche autant
que le jour inaltérable, la peine autant que la Vérité parfaite de
I’Guvre. Et « celui qui vaincra » est donc, a chaque pas, I’énergie
qui surpasse 1’ego pour I’accomplir en I’intégrité originelle de
I’Etre, qui meurt a la différenciation pour renaitre a 1’imperson-
nelle grandeur de 1’ Absolu d’ou tout procede, en qui tout croit et a
qui toutes choses retournent : « Je suis I’ Alpha et ’'Oméga. » (1:8)

Ainsi parle Dieu, qui pénétre les événements et la nature de
I’homme parce qu’il est en eux la lucidité supraconsciente qui
crée, qui juge et qui réalise, dans I’'imperfection de I’existence
limitée par les données matérielles et mentales, la perfection de la
plénitude. La splendeur lumineuse de la conscience indivisée est
I’origine, le but et I’accomplissement de la vie. Elle rayonne par-
tout, en tout étre, en toute chose, comme la promesse, 1’alliance
indestructible de I’Eternel avec sa création.



184 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Le message s’adresse a la vie profonde de I’assemblée des
hommes, de 1’assemblée que chaque individu est a soi-méme et
dont les événements apparents ne sont que les reflets d’une situa-
tion intérieure infinie. Il sonde la disposition fondamentale de
I’étre habité par I’Esprit, dirigé, méme sans le savoir, par I’ange de
I’énergie révélatrice qui est semblable a 1’étoile du berger ou du
navigateur, silencieuse et pleine de sagesse au ciel de 1’ignorance
et de la nuit. Engagée dans I’existence terrestre, asservie aux lour-
deurs, aux obscurcissements de la matiére et du mental, la cons-
cience incarnée s’efforce vers sa plénitude, car sa nature est la
lumiére. Son ceuvre, son travail et sa persévérance sont divins.
Informée par la Parole et par la loi, elle posséde le discernement
spirituel du Seigneur qui « ne peut supporter les méchants ; qui
a éprouvé ceux qui se disent apdtres et ne le sont pas, et qui les
a trouvés menteurs ». Qui connait le mensonge, qui le décele
parmi les ruses du mental égoiste, si ce n’est ’Esprit Saint, 1’in-
telligence qui veille en toute vie ? Il est la perfection de notre
croissance, le rayonnement dans nos ténebres, 1’authenticité de
notre étre, la béatitude de notre devenir. Il connait nos ceuvres
parce que nous sommes son ceuvre, il connait notre peine et nos
efforts parce que nous sommes son travail, sa persévérance et sa
fidélité. Notre jugement équitable est le sien, notre obéissance et
notre piété sont sa sagesse. Il est ’auteur et le maitre, nous som-
mes les serviteurs et les ouvriers, dont la gloire est sa gloire, dont
la résurrection est son immortalité, le retour a la connaissance
illimitée de I’inaltérable.

« Je connais tes ceuvres, ton travail et ta persévérance. Je sais
que tu ne peux supporter les méchants : que tu as éprouvé ceux qui
se disent apOtres et qui ne le sont pas, et que tu les as trouvés men-
teurs ; que tu as de la persévérance, que tu as souffert a cause de
mon nom, et que tu ne t’es point lassé. » (Apocalypse 2:2-3)

Celui qui marche au milieu des sept chandeliers d’or est
I’Eternel, le Créateur, le Pére et le Sauveur. Il ne connait point nos
ceuvres parce qu’il y assiste de treés loin, de trés haut mais parce
qu’'ll les assume Lui-méme : Il est 1'univers et son évolution
magnifique. Il est la créature et sa destinée divine, totalement.



PREMIERE LETTRE, A L’EGLISE D’EPHESE 185

II connait chacun de nos actes de I'intérieur de leur réalisation,
comme le germe contient la fleur et le fruit qui naissent de lui.
L’erreur et I’égarement sont dus a une mauvaise interprétation du
mental qui ne se souvient plus de son origine et se prend au piege
de son individuation. Ceci ressortira clairement de maints textes
ultérieurs. Nous ne faisons donc que le signaler ici. L ceuvre, la
persévérance, le travail sont le cheminement méme de la vie que
connait Dieu comme celui qui I'inspire, I’assume et la dirige en
marchant avec elle. «La vie est la lumiére des hommes et la
Parole est Dieu, par qui toutes choses ont été faites. » (Jean 1:1 a
4) Rien n’échappe a Son Regard. Il est notre propre substance, le
seul Moi qui puisse dire : « Je suis. » (Exode 3:14)

En conséquence et si curieux que cela puisse paraitre au pre-
mier abord, le plan de I’existence matérielle, de la conscience
physique ne supporte pas le mal et le mensonge : « les méchants ».
La vie concréte ne se discute pas, elle est ou elle n’est pas. Et si
elle est, elle obéit a la loi parfaite de sa structure qui lui permet
d’étre et qui est Dieu. Elle ne saurait se renier, se contredire. Elle
souffre de ce qui s’oriente a I’encontre de son équilibre, de son
harmonie fondamentale et immuable, de sa vérité qui est Dieu. La
vie souffre « a cause du nom » de son origine, de son identité inef-
facable, et « ne se lasse point » de la rechercher au-dedans d’elle-
méme, comme la seule vérité qui la situe dans sa perspective réel-
le. Loin de n’étre qu’une instruction morale individuelle, le texte
embrasse ici toute 1’étendue de la création, toute 1’(Euvre divine
concentrée en chaque homme par I’Esprit qui la lui révele. La vie
matérielle, son chandelier d’or, est fidele et persévérante dans son
travail incessant ', dans 1’acte juste qui la dédie infatigablement a
Dieu dont elle rayonne. Elle ne peut pas se perdre, se fausser,
sinon elle disparait : « j’0terai ton chandelier de sa place » (v. 5).
«Tu as souffert a cause de mon nom », a cause de cela que tu
es, qui vient de moi et ne peut s’épanouir qu’en moi, car je suis
ta seule et totale authenticité, tu ne peux, essentiellement me
changer.

' Cest cela le karma yoga (du verbe kri : faire), le chemin de 1’effort juste !



186 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

L’Apocalypse donne ici une indication que Shri Aurobindo
retrouve a son tour : c’est au niveau de la raison mentale, de la
conscience spécifiquement humaine que se situe la possibilité du
mensonge, du péché qui veut identifier au corps périssable et a la
pensée relative ce qui est « créé a I’'image de Dieu », né de sa
Lumiére, promis a la plénitude de sa félicité. Le mental dualiste
est unique a pouvoir mentir, déformer. Le physique et le vital ne le
peuvent pas, I’ame non plus. Les plans inférieurs, concrets de la
création sont immuables comme ceux qui la transcendent en
I’Esprit. Par leur nature méme, ils sont justes, ils sont vrais, stables
et persévérants, fideles a la loi qui les a forgés tels qu’ils sont.
L’intelligence de ’homme est le pivot, la possibilité d’une transfi-
guration : « la Jérusalem nouvelle qui descend du ciel, d’aupres de
Dieu, ayant la gloire de Dieu » (Apocalypse 21:10). Mais celle-ci
peut tout aussi bien étre le « faux pas » (= péché) par lequel la
créature manque sa victoire ! ' « Ceux qui se disent apdtres et qui
ne le sont pas, que tu as trouvés menteurs » sont les énergies de
notre conscience individuelle qui nous font croire que tout se
rameéne a I’ego, au petit moi de I’homme, « apdtre » de Dieu. Or
n’est apOtre que ce qui meurt a soi et se connait en 1’infini, que ce
qui renonce a toute gloire, a tout mérite personnel pour ne s’ac-
complir qu’en I’Esprit Saint et absolu. La vie physique démasque
le mensonge par sa souffrance, car la fausse mystique désorganise
I’étre, atteint sa santé, sa pensée, I’harmonie de son éclosion natu-
relle et propice au souvenir de son Créateur : « tu les as trouvés
menteurs. » Ce n’est point sans raison que sainte Thérése d’Avila,
saint Jean de la Croix, saint Francois d’Assise, Shri Ramakrishna
et tant de textes anciens ou récents mettent les aspirants a la
recherche spirituelle en garde contre les ruses de ce mental
qui perturbe la révélation et I’effort en se les attribuant a soi-méme
au lieu de se rappeler d’ou il vient, d’ou viennent toutes les choses
et tous les événements intimes et extérieurs. Tant d’explications

' En hébreu hdtat, en grec 1| dpogtia, en latin peccatum = le faux pas qui fait
trébucher le cheval et ’empéche ainsi de remporter sa victoire. Traduit habituel-
lement par : péché. La victoire de 1’ego est son immolation sur I’autel qui le
transfigure.



PREMIERE LETTRE, A L’EGLISE D’EPHESE 187

erronées qu’on a pu donner des Evangiles et de 1’Apocalypse en
fournissent une preuve bien suffisante. Et tandis que la raison
ratiocine, que la pensée humaine tourne en rond au milieu de ses
inévitables et irréductibles contradictions, puisqu’elle est dualiste
par sa nature, la vie elle, en souffrant du mensonge ainsi lourde-
ment échafaudé sur sa beauté, persévere et ne se lasse point de
manifester son Origine : Dieu, Son nom qui du dedans d’elle-mé-
me déploie sur I’existence son inépuisable miséricorde et la clarté
de son infaillible Sagesse.

Le premier signe d’une piété véritable est en effet la conscience
du mensonge, en soi-méme d’abord. Le mensonge dit: je suis,
alors que Dieu seul est. Le mensonge affirme : je suis ce corps,
cette existence terrestre, imparfaite et mortelle, je suis ce moi indi-
viduel opposé aux autres « moi» individuels, dressé face a
I’Eternel, contraire de I’immortalité. Alors que tout nait de 1’Esprit
immuable et parfait ; que I’apparence ' dans laquelle nous vivons
ici-bas est faite pour le révéler, pour 1’accomplir en nous ; que
nous sommes sa plénitude qui s’ignore et sa sainteté qui se cher-
che ; que nous sommes sa grace radieuse sous le manteau glacé de
I’obscurité physique et mentale, sa lumiére et sa joie dans le cocon
transi de notre ignorance 2. Etre apétre c’est éprouver en soi-méme
I’allégresse insondable de I’ame unie a son Créateur, c’est con-
templer le jour éblouissant de la réalité divine en elle et dans le
monde, c’est concevoir I’émerveillement continu de la gratitude
envers Celui qui nous donna la vie afin que nous le connaissions,
et dont la présence palpable et toute proche se dévoile dans le
ravissement de notre propre amour.

Se dire « apétre du Seigneur » et demeurer dans [illusion
paralysante du moi personnel est un mensonge envers soi-méme
et envers lexistence. Tant qu’il dure, la résurrection a la paix de
Uidentité avec le Divin est impossible et toute la purification de la
croix reste a entreprendre !

En I’homme, I’esprit peut se rapprocher beaucoup de I’idéal de
I’apdtre, tandis que le physique et le mental encore fermement liés

' Au sens étymologique de : ce qui apparait.
2 « Vous étes la lumiere du monde. » Matthieu 5:14.
« Vous étes le sel de la terre. » Matthieu 5:13.



188 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

a I’erreur de I’ego et de ses appétits se débattent dans les filets de
leur inconséquence, dans le tunnel de leur aveuglement. Il faut que
toutes les parties de I’étre se rallient, intégralement et joyeuse-
ment, au dépouillement de 1’Ame, a son ascension dans la vision
immaculée de la vérité, pour que I’ceuvre de I’incarnation soit ac-
complie jusque dans sa renaissance a la félicité de I’ Absolu.

« Je sais que tu ne peux supporter les méchants. » Le méchant
est celui qui est porté au mal, qui fait le mal ; ce sont, en nous, les
penchants qui nous poussent vers ce qui est nuisible et mauvais.
Or, le seul mal, origine de tous les autres maux, est de renier 1’Es-
prit, de se détourner de la lumiere qui est la flamme de notre vie et
le fondement de notre intelligence. Le mal c’est d’immoler le Di-
vin en soi-méme au lieu de s’immoler a lui, de renier la grace acti-
ve de sa puissance et de croire a la ruse de I’orgueil qui nous perd
en nous fermant I’acces intérieur de la sagesse et de la sérénité.

«Je sais... que tu as de la persévérance, que tu as souffert a
cause de mon nom, et que tu ne t’es point lassé. »

L’existence terrestre croit en elle-méme, elle admet bien diffi-
cilement que son évidence matérielle et mentale soit déconsidérée
ou reconsidérée ! Les souffrances des croyants comme des incro-
yants, le martyre des saints et des athées ne sont pas autre chose
que la reproduction, a I’échelle de I'univers et sur le plan de 1’ap-
parence extérieure ', de ce qui se passe en chaque individu lorsque
la conscience spirituelle veut imposer sa vision immatérielle et
remplacer la suprématie du corps prisonnier du raisonnement dua-
liste par ’aspiration de I’ame a la fusion mystique de la sainteté.
Le combat est douloureux, long, impitoyable : 1I’Apocalypse va
nous en brosser une fresque hallucinante et combien vraie !

Sitot que I’Esprit Saint veut reprendre a la terre sa souveraineté
pour établir en elle son regne éternel et infini, celle-ci se révolte et
se défend, car elle se sent menacée dans le principe méme de son
étre. Nos énergies physiques, vitales, mentales, affectives, nos
appétits les plus légitimement égoistes, dans I’acception fonction-
nelle et non morale du terme, sont contrariés et déjoués par cet

' Toujours inférieure et moins importante que le drame invisible de la conscience
elle-méme.



PREMIERE LETTRE, A L’EGLISE D’EPHESE 189

« ange » encore inconnu qui parle dans la conscience un langage
étranger a leurs intéréts, qui propose un mode de penser et de
sentir si nouveau qu’il leur semble déplaisant. C’est en lui-méme
avant tout qu’est tourmenté 1’homme qui veut se donner totale-
ment a Dieu, qui lutte pour sauvegarder dans son dme le nom
sacré, représentant pour lui la vie transfigurée de I’Esprit. Les
peines morales et corporelles qui viennent des autres ou de la vie
n’ont de réalité pour celui qu’elles visent que dans la mesure ou il
est lui-méme atteint dans son intimité par le dard empoisonné de
I’incertitude qui monte du dedans de son étre et blesse sa cons-
cience de ses doutes, de ses railleries, de ses faux raisonnements.
Les égarements intérieurs auxquels ses coups conduisent parais-
sent souvent sans issue et plus désespérants d’étre vécus sans
témoins, seul a seul avec soi-méme, dans les profondeurs incom-
municables d’une obscurité dont I’intelligence et la sensibilité ne
parviennent pas a triompher. « Souffrir a cause du nom du
Seigneur », ce nom qui, si longtemps, est tout ce que possede le
disciple, tout ce qu’il sait du Seigneur, I’'unique rayon illuminateur
de sa recherche et qui, par conséquent, lui est plus précieux que
I’existence elle-méme, auquel il se cramponne de toutes ses forces
aux heures de lassitude et d’angoisse ou la raison sommeille, est
distraite, oublieuse, absente de la joie et de I’amour, quand I’ado-
ration est vidée de sa ferveur, quand la pensée languit, incapable
de s’élancer sur les sentiers révélateurs de la lumiere, c’est cela
I’épreuve de la persévérance et de la fidélité !

Le nom du Seigneur est le cceur de I’amour, la saveur de 1’es-
pérance et de la priere ! Que savons-nous d’autre de lui, tant que
nous n’avons point vécu sa vie parfaite, parcouru la route qu’il a
tracée dans notre étre ? « Souffrir a cause de son nom », c’est
accepter « sans se lasser » ce que ce nom veut nous enseigner, la
sagesse qu’il enfante en nous, la supraconscience qu’il nous ap-
porte en nous purifiant de toute autre obsession.

C’est a dessein que le mot « obsession » a été utilisé ici. Le
nom du Seigneur doit en effet devenir dans la conscience mentale
la pensée unique qui élimine toutes les autres, le moteur de toutes
les actions, de tous les sentiments et de toutes les compréhensions.



190 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

La pratique pieuse qui consiste a répéter inlassablement le nom du
Seigneur remonte elle aussi jusqu’a 1’antiquité ou elle est connue
sous le terme de japa dans la discipline du yoga : redire le nom du
Seigneur sans cesse, toujours davantage, en remuant les leévres ou
silencieusement, tant et tant que son chant seul habite notre coeur
et notre mémoire, notre esprit et notre corps lui-méme. Loin
d’empécher ou de géner nos activités humaines, il les fortifie, les
éclaire, les allege, les transfigure dans sa joie et son efficacité
suprémes. Il instruit, il révele, il ouvre nos yeux a la vision surna-
turelle de sa gloire, il nourrit notre 4me de sa sainteté, il ouvre a
notre entendement 1I’immensité de sa lumiere et de sa paix. Ce
nom du Seigneur, lorsqu’il régne sur I’homme, absolu, aimé, con-
sidéré comme le chemin unique de la connaissance et de I’amour,
devient la voix claire de la certitude au fond de I’étre, le discerne-
ment slir qui conduit a la plénitude du Jugement dernier '. Il est
I’objet inestimable de la méditation par laquelle le mental s’épa-
nouit dans la transcendance. De cette méditation toujours plus ap-
profondie, concentrée sur la sainteté de I’Esprit, nait en ’homme
un corps nouveau, un corps de lumiere que I’ame domine jusqu’en
ses moindres réactions, d’ou I’égoisme et I’orgueil sont absents,
dont la sensibilité est spirituelle et I’intelligence transcendante,
dont les facultés sont les énergies parfaites du Créateur et dont
Iefficacité est semblable aux rayons du soleil qui éclairent,
réchauffent, font croitre et s’éclore toutes les richesses de la vie
dans la plénitude du Divin. Or, tout cela, qui est ’ceuvre du
Seigneur dans I’univers, il faut I’accomplir en vivant son existence
humaine avec ses fréres, au milieu d’eux, en gagnant son pain, en
travaillant de ses mains et avec sa raison, en donnant son cceur, en
élevant ses enfants, en soignant les malades, en s’occupant des
infirmes et des vieillards, pris entre tous les courants souvent si
contradictoires et puissants de la destinée matérielle et mentale du
monde ! Est-ce assez dire que le combat sera difficile, intermina-
ble et décourageant peut-Etre ? Mais « je sais que tu as de la persé-
vérance, » car je suis ta persévérance, dit le Seigneur, dit I’ange a

! Ultime palier de la réalisation spirituelle ou Dieu ressuscite sa créature et sa
création a sa propre Gloire.



PREMIERE LETTRE, A L’EGLISE D’EPHESE 191

I’ange dans la bienheureuse fusion de la supraconscience ; « que tu
as souffert a cause de mon nom », car je suis ta souffrance, ta
nostalgie, ton aspiration a me connaitre ; et « que tu ne t’es point
lassé », car je suis ton courage et ta confiance, la force qui te pous-
se vers moi ; je suis en toi la promesse qui ne se dément point.

La souffrance mystique est I’attente de Dieu et 1’adoration de
son nom béni. Par I’apaisement de 1’dme ressuscitée a elle-méme,
a la perfection de sa beauté, le nom lui-méme, qui distingue,
s’efface et la béatitude de I’unité se rétablit dans I’Etre.



X1

« Souviens-toi donc d’ou tu es tombé »

«Mais ce que j’ai contre toi, c’est que tu as abandonné ton
premier amour. Souviens-toi donc d’ou tu es tombé, repens-toi et
pratique tes premicres ceuvres. » (v.4) Souviens-toi de ta Genese,
souviens-toi que tu es fils de Dieu, faconné a I'image de Dieu,
promis a I’héritage incomparable du Pére, méme dans ta chair.
« Abandonner son premier amour » c’est oublier d’ou I’on vient,
d’ou ’on est tombé : de I’inestimable unité (= la « nudité » de la
Genese) avec Dieu, dans le piege de la dualité ou guettent le men-
songe et I’erreur. La vie elle-mé&me est menacée par le « faux pas »
qui se loge dans sa démarche ; la loi parfaite qui I’articule et I’or-
ganise provoquera sa ruine : « J’dterai ton chandelier de sa place »
(v.5), c’est-a-dire : tu retourneras a I’inexistence de 1’inconscience.
Ton origine est la Lumiére, ton devenir et ta plénitude sont la
Lumiere ; ’obscurité de l’ignorance est ta seule mort, car ton
corps lui-méme est Dieu, appelé a connaitre qu’il est un avec
Dieu : « Adam et Eve étaient tous deux nus et ils n’en avaient
point honte. » (Genése 2 : 25) Le premier amour est la conscience
divine de soi, la mémoire de son origine, de sa réalité primordiale,
éternelle, la véritable connaissance de soi et la sainteté qu’elle im-
plique dans les ceuvres et le comportement d’ici-bas, « d’ou ’on
tombe » en cédant a I’appat de 'individuation dans les dualités,
de I’ego qui s’oppose au Moi unique de I’existence, du péché de la
personnalisation humaine et divine (car Dieu n’est pas une



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 193

Personne, si vaste soit-elle !) qui fait oublier la saveur méme de la
vie, indivisible et totale a chaque pas de I’infini.

« Repens-toi, et pratique tes premires ceuvres », allege ta
conscience du lourd fardeau de la relativité, retrouve 1’unité de ta
genese et de ton étre, en Dieu seul qui est tout !

Certes, pris dans son sens immédiat et terrestre, ce passage peut
étre compris de cette maniere : au premier temps de sa conversion,
I’Eglise d’Ephése était briilante d’amour pour le Seigneur, aucun
sacrifice ne lui semblait trop lourd, aucune tiche trop grande,
aucun devoir impossible. Puis, peu a peu, I’ardeur a paili, le zele a
baissé, la joie, le don de soi se sont figés dans une accoutumance
voisine de la froideur. Pourtant, a vouloir donner aux Textes des
Ecritures spirituelles, concus et composés dans un état de per-
ception exceptionnelle combien plus riche, plus vaste et plus
intense que celui qui est habituel au mental, uniquement leur signi-
fication concréte dans le monde, on les diminue, on les atténue a
tel point que leur message sacré finit par se perdre pour I’hu-
manité. La vie du Christ sur la terre, ses paraboles, ses apparitions
apres sa mort, révelent une valeur qui dépasse infiniment les
dimensions de notre intelligence. Les Paroles qu’il prononce, en
Galilée ou dans les visions qu’il accorde a ceux qui 1’aiment,
recouvrent des réalités insondables, expriment la clarté libératrice
de I’Esprit, seul capable de dissiper les ombres entravant notre
vue, de briser les chalnes retenant notre raison dans les limites des
dualités. Une seule chose importe : saisir, & force de piété, de
méditation, d’obéissance et d’humilité, dans une consécration
totale et joyeuse de notre étre au pouvoir créateur qui 1’anime,
’invisible-ineffable au travers de I’enseignement des Ecritures
saintes et des sages ; découvrir le rayonnement de I’Ame immor-
telle dans leur langage adapté a notre existence mortelle. Alors
seulement le Verbe divin devient efficace en nous et il nous trans-
figure. Le but est d’éveiller la puissance révélatrice qui sommeille
dans notre conscience, de naitre a la lumiere qui est notre vie, de
devenir ce que nous sommes.

Chacun peut voir le Seigneur au fond de lui-méme aussi claire-
ment qu’il voit le jour. Il suffit de le vouloir et d’en poursuivre
la réalisation de tout son ceeur, de toute son dme et de toute sa



194 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

pensée, avec ferveur et fermeté. Le mystique est celui qui ne
renonce jamais a [’émerveillement de sa premiere rencontre
authentique avec Dieu, qui cherche a le rendre permanent en lui.
Et, méme s’il lignore, le chemin qu’il suit de cette maniére est
celui de la connaissance éternelle, dans la joie inépuisable de la
révélation et de I’amour.

«Le premier amour », c’est précisément cet émerveillement
initial de I’ame individuelle embrasée par le feu de la vision inté-
rieure et goltant la fusion bienheureuse avec I’Esprit de vérité,
naissant au devenir divin de I’extase : elle a été appelée et engagée
par la supraconscience qui I’habite a suivre la voie lumineuse de la
contemplation spirituelle ou I’homme se découvre lui-méme en
découvrant Dieu, dans la paix. Il est le contact primordial d’ou
jaillit dans I’étre I’ardeur du sacrifice et de la piété sincere, la force
de l’accomplissement supramental. Car ce premier amour est
annonciateur du bonheur qui I’attend au terme de la course, de la
béatitude ou la conscience différenciée s’épanouit dans l'unité
transcendante de la plénitude, ou elle connait enfin la perfection
immuable, la lumiere resplendissante de I’éternité, en elle-méme
qui s’est réalisée dans I'infini. Le premier amour est semblable au
premier matin de la Genese : actuel et illimité ; il est I’énergie in-
domptable de la foi, le courage vainqueur de toutes les embiches,
la fidélité triomphant des picges intérieurs et extérieurs du mental,
des souffrances, des doutes, des lassitudes. Il est cette lucidité
active de la méditation qui renait de toutes les défaites et qui ne se
contente plus des données courantes de 1’existence, qui exige autre
chose : I’absolu de la sainteté en elle-méme, 1’absolu de la vérité
dans sa vision ; qui ne peut plus vivre sans s’efforcer toujours et
encore, au prix de mille peines, vers la contemplation bienheu-
reuse du Seigneur, vers la certitude divine éprouvée dans ’extase
et pressentie dans 'univers. Sa seule préoccupation est Dieu, son
seul zele est Dieu, son seul amour, sa seule ceuvre est Dieu, au
travers de tous les éléments de la vie. Car en réalité, ce « premier
amour » est I’origine méme de toute vie en Dieu.

« Souviens-toi d’ol tu es tombé. » Tu es tombé de ce commen-
cement ou tu fus créé « a ’image de Dieu », de cette union inef-
fable et féconde de ta pensée avec la mienne, de cette joie créatrice



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 195

supramentale en laquelle tu vis et tu agis avec moi, accomplissant
dans tes travaux ma béatitude, répandant par ta présence ma clarté.
Maintenant, dans 1’état de division ou ta conscience est distincte
de la mienne, ou ta volonté est séparée et a la recherche de la
mienne, dans la nuit ou ton intelligence tatonne, ou ta dévotion est
devenue la crainte de ton dme et non plus 1’allégresse de mon
amour vivant en toi, tu n’es plus qu’un chandelier dont la flamme
vacille et s’éteint dans 1’air oppressé par son impureté.

Le premier amour est la certitude de ’unité consciente vécue
dans le Paradis, avant la connaissance du bien et du mal. Toute
extase est un retour a cet état initial ol la vie manifestée dans le
monde et la transcendance créatrice du Verbe qui est la lumiere de
I’immortalité ne font qu’un. Elle efface, dans la fusion merveil-
leuse de I’amour parfait, le « péché » ' de la division ou 1’ego se
sépare de 1’ Absolu.

Il y a dans la pensée hindoue une notion illustrant exactement
notre texte apocalyptique. Lakshmi * est la puissance spirituelle
dans toute sa richesse, dans la magnificence inégalable de son
éclat, dans son insondable beauté. Invincible, immuable et par-
faite, elle resplendit dans I’ame habitée par la pureté mais elle se
retire sitdt que les agitations, les regrets, les mesquineries du men-
tal envahissent la piété et en voilent la transparence. Elle ne re-
cherche pas I’homme, elle ne le talonne ni ne le stimule, comme le
font les trois autres aspects de la Mere divine qui sont plus spéci-
fiquement des énergies éducatives et régénératrices. Elle se révele,
elle se donne a lui lorsque sa dévotion le mérite, lorsque ses efforts
sont les ceuvres purifiées du « premier amour ». Elle est la joie de
la contemplation, I’insondable sérénité de la connaissance et de sa
force créatrice. Elle est la plénitude de I’accomplissement supréme
et non point la patience infinie des chemins qui s’en approchent.

«D’ol tu es tombé. » Cette expression biblique donne bien le
climat de la perte enregistrée par la pensée de I’homme lorsque le

' Au sens vu plus haut, note 3, page 186.

? L’une des quatre grandes Meres divines qui sont : Ishvarf, Kali, Lakshmi et
Sarasvati. Voir La Mére de Shrl Aurobindo et Quelques aspects d’une Sadhand,
op. cit., pp. 45 a 48.



196 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

N

contact radieux du Divin lui est 0té, a cause de ses infidélités.
Elle a perdu « I’opulence de Lakshmi. » Elle tombe, de la certitude
radieuse que lui confére la vision supramentale pénétrée par 1’Es-
prit, de I'unité en laquelle I’intelligence et la volonté se confon-
dent avec le pouvoir révélateur de 1’Absolu, dans la division des
dualités, dans les hésitations du moi personnel et I’incohérence de
ses appétits. Il n’y a qu’une seule chute de la conscience, celle de
la séparation ou la créature se croit « maitre et auteur » de son
existence, se détournant du Verbe en qui se congoit son authen-
ticité impersonnelle et infinie autant que son destin ici-bas unis
dans I’alliance de I’Eternel.

« Savez-vous quel est le seul péché ? dit un vieux sage ' de
notre époque, disciple de Shri Ramakrishna. > C’est de croire : je
suis ce corps. » Telle est la premiere faute, la chute d’Adam, le
seul péché qui se répete et se perpétue d’age en age dans I’intel-
ligence des hommes. Nul n’en est exempt et il est égal pour tous.
Le seul péché c’est de s’estimer distinct de Dieu et par conséquent
maitre ou auteur de quoi que ce soit. « Le premier amour » est
I’identité ou Dieu seul est et nous sommes en lui. La rédemption
est le retour a cette perception profonde, intense, ineffable, qui
restitue a I’individu sa paix et sa sagesse originelles. « Le premier
amour » de 1’Eglise est son union avec le Christ, avec sa pensée,
sa volonté, son Esprit qui est vie et perfection, avec 1’énergie
purificatrice de I’apocalypse immortelle. C’est de 1a qu’elle est
tombée. Il faut qu’elle « s’en souvienne » pour remonter les degrés
de la vision intérieure qui dévoile sa faute et lui permet de retrou-
ver la limpidité de la fusion spirituelle avec le Divin, sa réalité
primitive dans la joie de I’unité mystique.

« Repens-toi et pratique tes premieres ceuvres. » (v. 5)

Sainte Claire,* la compagne spirituelle de saint Frangois d’As-
sise, écrira treize siecles plus tard, en s’adressant & sa soceur

' Swami Purushottamananda (= Béatitude du Supréme) de la mission Rama-
krishna.
2 Saint de 1’Inde, 1836-1886.

? 1193-1253, fondatrice de 1’ordre des « pauvres dames », appelées par la suite
des Clarisses.



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 197

Agnes, elle-méme supérieure d’un couvent dont la pauvreté totale
et ’amour absolu du Christ étaient la seule regle : « Regardez
toujours le commencement. »

Le Commencement !

« Au commencement Dieu créa les cieux et la terre. » (Genése 1)

« Dieu vit tout ce qu’il avait fait et voici, cela était trés bon. » (v.
31)

« Au commencement était la Parole, et la Parole était avec Dieu,
et la Parole était Dieu. » (Jean 1:1)

Ces deux commencements sont identiques. Il s’agit de la vie
divine manifestée dans le cosmos qui est en méme temps le début
de la révélation de 1’Absolu dans la conscience incarnée. Et le
récit de la Genése est la cosmogonie de I’univers mais aussi 1’ini-
tiation de I’dme humaine destinée a s’accomplir dans la plénitude
lumineuse de I’Esprit. Tels sont les deux aspects de la création
unique, le double mouvement, aller et retour, de I’incarnation dans
le monde visible et de sa résurrection a I’immortalité invisible.
(Voir graphique page 198.)

Le commencement est la contemplation premicre qui enfante la
perception infinie et supréme de I’Esprit au devenir de la terre,
dans la matiere et le mental et tout ce qu’ils comportent. Il est
également la félicité du contact fécond retrouvé entre la cons-
cience individuelle et la Supraconscience immortelle d’ou elle
procéde et qui est sa nature réelle. Il est la naissance a la vie
intégrale de I’Etre dans le destin éphémere de la créature et dans
I’immortalité de la connaissance ineffable.

Au commencement ' était I'unité spirituelle de la conscience
dans la lumiére et la sagesse de I’amour. Au commencement était
la béatitude de la perfection, la joie créatrice en sa toute-puissance.
Et 'univers y avait part. Et la terre et ’homme qui demeurait sur
la terre y avaient part >. Au commencement était la ferveur de la
communion totale avec le Christ et I’honnéteté des ceuvres accom-
plies selon la vérité de la transcendance.

" Que ce « commencement » compte des millénaires d’évolution matérielle, végé-
tale et animale pour parvenir a I’homme n’infirme nullement son contenu mysti-
que qui n’est pas soumis au temps.

* Cf. les conférences de M4 consacrées au livre de la Genese.



198 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

La progression se renverse dans I’immobilité de la perception intérieure.
La distance est abolie, le temps est annulé dans la perspective immédiate
qui révele I’Eternel-Présent.

N

Manifestation [ /

qui est
le Tout

Le Regard de la
réciprocité divine
absolue

(Eil de la connaissance intérieure qui abolit dans 1'étre incarné
la division de la distance et rétablit la félicité de I’unité

Au-dela de toute manifestation matériellement visible et mentalement
perceptible, dans le mystere sans forme de 1’(Eil de la connaissance,
est 1’Absolu-Indifférencié ou Centre illimité : 1'Btre qui dit: «Je
suis. »



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 199

Quel est ce commencement infiniment répété mais unique,
irremplacable et parfait qui tout au long de I’Ecriture rappelle a
I’homme son origine et son devenir ? Il est I’authenticité de la vie
se manifestant dans une forme visible et tangible de soi, se proje-
tant dans la naissance et la croissance d’un épanouissement déter-
miné, révélant sous une apparence changeante et périssable ce qui
est éternel, immuable et illimité. Chaque fois qu’il se reproduit,
dans la conscience individuelle qu’il pénetre et illumine de sa réa-
lité, c’est une nouvelle création : la chair est fécondée de la lumie-
re éternelle, enfantée par elle i sa perfection totale dans I’Etre. Et
le monde avec elle s’éveille dans I’allégresse d’un matin neuf ou
I’Esprit lui promet la conquéte de sa gloire, la bénédiction de sa
paix.

La vie, au commencement de la Genése, est la supraconscience
de I’Esprit infini incarnée dans la matiere, la plénitude créatrice de
la sagesse unique et indivisible révélée au regard de la dualité.
Semblable est le commencement de I’expérience mystique en
I’homme, semblable est le chemin qu’il parcourt, d’étape en étape,
suivant I’échelle de la conscience qui, dans 'univers et en lui-
méme, permet son ascension vers la béatitude de la connaissance
et de I’amour. Le commencement est la conception de I’ame indi-
viduelle en I’ Ame unique qui la contient, la différenciation du Pére
et du Fils qui se savent un, indissolublement. La fin est I’accom-
plissement de cette unité absolue non seulement dans I’authen-
ticité immuable du Pére mais dans la perfection du Fils qui est
celle du monde rendu a sa transcendance lumineuse.

Le commencement c’est le contact secret de 'immuable avec le
devenir, la vie impérissable et parfaite qui se révele et s’accomplit
en soi. Il est la joie de I’Absolu qui exprime [’éternité dans ['uni-
vers mortel qu’il enfante ainsi a la splendeur de sa réalité. Le
commencement est semblable a la fin et les dges ne les séparent
point 'un de 'autre. Ils sont le méme regard infaillible s’identi-
fiant, par-dela toutes les distances qu’il annule, dans [’éblouis-
sement de sa lumieére.

Connais ton infidélité, dit 1’Esprit a 1’ange de 1'Eglise d’Ephe-
se, a sa conscience spirituelle obscurcie par la division de 1’égofs-



200 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

me et de 'orgueil. « Le seul péché c’est de croire : je suis ce
corps », car ’homme est I’infini ; c’est d’interposer les raisonne-
ments dualistes et imparfaits du mental, ses exigences, ses juge-
ments discutables entre le Seigneur et soi, c’est de remplacer I’o-
béissance lucide de la contemplation intérieure, I’humilité rayon-
nante du désintéressement et de 1’impersonnalité, par la valeur
arbitraire des décisions individuelles, par la volonté instable de
leur ignorance. L’Eglise est le corps de Christ, I’existence terrestre
est le corps de 1’Esprit Saint, la matiére en laquelle 1’ Ame unique
et resplendissante se révele, non a elle-méme, car elle se connait
inaltérablement dans 1’éternité née d’elle, dans la lumiere illimitée
qui est sa nature, mais a ’humanité, a 1’'univers qu’elle a enfanté
de sa perfection afin qu’ils éprouvent la béatitude insondable de
son amour.

Lorsque la conscience incarnée se détourne de son « premier
amour » qui I’unit & ’inexprimable, a I’immortalité de sa propre
substance, quand elle va son chemin distinct de la voie tracée en
elle par la justice et la loi divines, elle ne pratique plus ses « pre-
micres ceuvres », celles de la vérité qui dévoile sa transcendance a
I’univers, qui ’enfante a la joie de la connaissance et de la sain-
teté. Elle oublie « le commencement » d’ou toutes les choses sont
issues, ol tout a été fondé selon la Parole du Créateur, congcu dans
sa gloire bienheureuse et unique.

L’Eglise d’Ephése n’a point été inaugurée en ’an 34 ou 35 de
notre ¢re. Elle a été établie dés 1’origine dans I’harmonie de la
création elle-méme, dans I’organisme de I’homme. Elle est le plan
physique de la créature, I’incarnation de la conscience lumineuse
dans I’existence matérielle du monde. Les « premieres ceuvres »
sont celles de la lumiere supraconsciente accordée dans I’extase de
la vision intérieure qui s’écrie : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu
vivant », c’est-a-dire le premier-né et le supréme, le souverain
tout-puissant de la vie, de la présence individuelle de chaque créa-
ture, dans la communion de la révélation et de I’amour, dans la
purification de la Croix ; comme au premier matin de la terre,
comme au premier matin de cette autre Genese qu’est Paques, en
une seule joie qui est notre matin, a chaque age de 1’accomplisse-



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 201

ment unique ! A toute heure de 1’univers I’ordonnance admirable
et primordiale peut étre retrouvée dans la limpidité de I’intelli-
gence purifiée qui voit le cosmos et elle-méme en Dieu. Retourner
aux premieres ceuvres, c’est retrouver et suivre la voie de la purifi-
cation qui conduit a la béatitude de la sagesse, a I’union radieuse
dans I’Esprit Saint.

La foi véritable n’est pas slire d’elle-méme. Elle dit : « Je crois,
Seigneur, viens au secours de mon incrédulité » ', de mon ignoran-
ce, de ma faiblesse ! Instruis-moi, car je ne sais rien, guide-moi,
car je ne vois pas comme Tu vois, aime-moi, afin que j apprenne a
aimer comme tu aimes. « Les premicres ceuvres » sont 1’humilité
d’une dépendance divine qui se veut totale et sacrée.

« Sinon, je viendrai a toi, et j’6terai ton chandelier de sa place,
a moins que tu ne te repentes. » (Apocalypse 2:5)

La vie du corps et de 1’ego qui le conditionne est reniée si elle
se veut distincte de I’Esprit ! Celui qui veut sauver son corps et
son individualité les perd. Celui qui les sacrifie au nom de 1’Esprit
les glorifie dans I'immortalité, les accomplit dans leur authenticité
éternelle. Le Seigneur tient dans sa main droite les sept étoiles,
I’Esprit lumineux et parfait des sept Eglises. Il se tient debout au
milieu des sept chandeliers, des sept aspects distincts du corps et
du moi uniques ou s’incarne et se manifeste la réalité resplendis-
sante de I’ Absolu.

Sans I’Esprit I’homme n’est rien, il s’anéantit lui-méme,
émousse et diminue ses facultés ; il rentre dans la nuit de I’incons-
cience ou ne subsiste aucune vie, dans 1’incohérence du désordre
et de la division, ou il se désagrége : « La terre était informe et
vide ; il y avait des ténebres a la surface de I’abime. » (Genese
1:2) Nous retrouverons 1’abime a la fin de 1’Apocalypse, c’est-a-
dire a la fin de la révélation biblique. Cet abime est la mort de la
conscience, c’est-a-dire I’inexistence, 1’absence de mouvement,
I’absence d’intelligence, le néant ténébreux ot I’éternité de 1’Ame
est insaisissable. « J’6terai ton chandelier de sa place », tu seras
rejetée dans ’incapacité de connaitre Dieu, de t’accomplir dans sa
lumiere qui est ta vérité, bannie de la béatitude, chassée de la

' Marc 9:24.



202 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

félicité ou I’ame golte la fusion resplendissante avec I’Esprit. Car
la vie est I’ordonnance spirituelle du commencement, la vision
consciente des sept chandeliers constituant le cosmos et la totalité
de la créature illuminés par Celui qui se tient debout au milieu
d’eux, et qui maintient ainsi leur indestructible Unité.

« L’Esprit de Dieu (qui) se mouvait au-dessus des eaux »
(Genése 1:2) domine et commande 1’Ecriture, de sa premiere a sa
derniere page. Il est non seulement 1’origine de toute manifes-
tation matérielle et humaine, il en est le souffle, I’€tre, la plénitude
et la signification. Or, la vie est conscience, elle est lumicre et ré-
vélation, pénétration et expression de soi. Et le commencement de
la Geneése qui décrit le commencement du destin visible de la créa-
tion est le commencement du long parcours mystique de I’intelli-
gence incarnée dans le monde, le commencement de I’ceuvre
qu’avec tout I’univers I’Eternel accomplit selon sa justice et sa loi
pour aboutir a 1’apocalypse intime de I’illumination, a la résur-
rection de soi dans I’immortalité. Ce commencement n’a point
d’age. Il est éternellement actuel, comme la disposition profonde
de la vie, la disponibilité inépuisable de I’Esprit qui I’anime. La
Genese est le commencement de la révélation, de la méditation
cosmique du Divin, dans le physique et le mental ou il se concré-
tise, aujourd’hui comme a I’origine des temps. Elle est la perspec-
tive insondable et infinie de la conception qui propose 1’Absolu a
la béatitude de la connaissance, I’acte créateur parfait enfantant le
regard qui connait [’unité au travers du visage dédoublé de soi.
Elle extériorise puis elle intériorise la valeur de la perception, car
la vie est au-dedans de I’homme et des événements. L’aspect
apparent se flétrit et s’efface, mais la vision qui 1’habite est éter-
nelle, et c’est elle qui est. Sans elle « le chandelier sera 6té de sa
place », il ne participera plus a 1’existence commencée par la
Genese et les prophetes, accomplie par le Christ et la rédemption
spirituelle qu’il incarne. Car la Genése est autant le récit de la
création du monde que le commencement de la révélation en ceux
qui la recoivent, le commencement de 1’extase dévoilant la vérité
du cosmos en I’homme qui nait a I’Esprit. Elle est, dans les deux
cas, la méme et seule intelligence de 1’Absolu, la conception



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 203

parfaite de soi dans I’éternité immuable et dans le devenir de
I'univers, simultanément. Elle n’a ni origine ni fin, elle est impé-
rissable comme Dieu. La Genese est la naissance de I’ame indivi-
duelle a la vie révélatrice du Verbe de vérité. Son heure est notre
heure a chaque étape de la purification, a chaque aube de la con-
naissance immuable engendrée dans notre conscience. Quiconque
s’en sépare n’a plus part a I’existence ; il ne va nulle part. Sim-
plement : il n’est plus. Car la créature n’est que par celui qui dit :
« Je suis.'» Sa dépendance de I’ Absolu est totale. Elle n’a d’autre
signification que I’authenticité qui la révele a elle-méme en lui
dévoilant la supréme transcendance de la sagesse et de I’étre, en
I’accomplissant dans la joie de I’invisible, dans la certitude ineffa-
ble de la sainteté. Hors de la elle n’est point, elle erre et se disper-
se dans le néant de sa propre inexistence ; car vivre c’est connai-
tre et aimer, c’est recueillir dans la fraicheur radieuse de 1’dme,
comme dans un miroir immaculé, I’image véritable de soi-méme
qui restitue I’homme a son créateur : « Dieu créa I’homme & son
image, il le créa a I’image de Dieu. ?» La Geneése est la réciprocité
du regard qui donne Dieu a I’homme et I’homme a Dieu, qui situe
dans la lumiere de I’Esprit 'univers exprimé de sa plénitude. Elle
est au-dela de I’espace et du temps mais elle s’accomplit dans
I’ceuvre de la croissance et du devenir, qui est celle de I’amour.

Le sens total de la Geneése est la naissance de I’Esprit dans le
corps du monde et de I’homme, la puissance créatrice de I’infini
transmise a 1’existence mortelle du cosmos. Elle ordonne ce qui
était informe et inarticulé, doue de force et de vie ce qui était ina-
nimé. Les facultés de I’étre s’éveillent et s’épanouissent dans la
plénitude de leur pouvoir et de leur nature, devenant révélatrices
de I’ineffable. La Parole retentit sous le ciel transfiguré de 1’extase
et le monde trouve son harmonie dans la beauté du jour éternel.
La flamme de la connaissance remplace les tén¢bres au cceur de la
pensée vivifiée par le souffle du Divin. Ce qui était « a I’'image de
Dieu » s’accomplit dans la souveraineté immortelle du Fils de

' Exode 3:14.
2 Genese 1:217.



204 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Dieu, dans I’identité glorieuse de la réalité indivisible. Au terme
du message divin, ’Apocalypse répete la Genése en 1’illuminant
de sa clarté.

« Tu as pourtant ceci, c’est que tu hais les ceuvres des Nicolai-
tes, ceuvres que je hais aussi. » (v. 6)

Voici aussitdt la raison d’espérer, de repartir en avant dans
I’effort inépuisable de la purification et de la compréhension juste
des choses de ’Esprit : « Tu hais les ceuvres des Nicolaites. »

Les Nicolaites, comme Balaam et tant d’autres, professent une
doctrine qui reflete la conscience individuelle privée de son unité
spirituelle. Or, quiconque préche au nom de la personne humaine
jette le mensonge, la confusion et la division dans le mental,
dresse les hommes les uns contre les autres, les pousse vers 1’enfer
de I’ignorance, de I’intolérance et de la haine. Seul celui qui parle
au nom du Seigneur est le maitre véritable. Il est le Christ, c’est-a-
dire la conscience dans sa pureté indivisée, vivant I’identité im-
mortelle avec le Pére, répandant sa lumiere et sa paix sur la terre.
Il se révele dans I’intelligence exempte d’égoisme et d’orgueil,
dans le cceur débordant d’amour, dans le zele des existences
désintéressées, riches de peines et de travaux, humbles mais
rayonnantes en la beauté de leur valeur réelle. C’est Christ qui
parle par leur bouche, qui soigne par leurs mains, qui apaise par
leur bonté, qui écrit par leur plume, qui révele par leur sainteté.
L’homme vit « exempt de toute idée d’importance personnelle ' »
et de son effacement lucide jaillit dans le monde une flamme im-
périssable de I’Esprit.

Toute doctrine qui porte un nom spécifique 2, fait ’objet d’un
culte particulier et défend ses propres convictions est une mani-
festation de I’erreur fondamentale par laquelle la raison divise et
distingue, oppose et combat, au lieu d’unir et d’accomplir dans la
sérénité de la vie parfaite. Avec mélancolie le Bouddha constatait :
« Méme avant ma mort vous ferez de ma doctrine une religion
avec des pratiques rigides ! » Alors que son unique objet était

"'Le Yoga de la Princesse Kunti, du méme auteur.
2 Méme le « christianisme » qui n’est point le reflet du Christ véritable !



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 205

I’illumination bienheureuse et infinie de 1’ame, son retour a la joie
ineffable en la connaissance de Ce qui n’a ni nom ni forme et qui
est tout. « "La doctrine et la discipline que j’ai enseignées et que je
vous ai imposées doivent étre vos maitres quand je ne serai plus.’
Peu importait I’image de Bouddha ; sa doctrine seule méritait de
survivre. Aussi est-ce par des symboles inclus dans sa doctrine
que les artistes avaient 1’habitude de le représenter, soit par le
figuier de I’illumination, soit par la Roue de la loi, etc. De la
conception philosophique qui peut ainsi se résumer : le royaume
de la béatitude définitive est a portée de vous, le peuple allait
finalement faire une religion, non plus dans le sens étymologique
initial de religare, mais dans celui d’une adoration extra-terrestre
avec un culte propitiatoire et des rites. ' »

Quiconque veut suivre les voies de I'Esprit recherche [’'unité
supraconsciente de la vie, sa perfection éternelle, sa beauté totale.
Quiconque distingue et subdivise, marque les différences qui sépa-
rent les doctrines et en fait un dogme, est infidele a la loi.

De nos jours, voici ce que Ma Ananda Moy1, cette merveilleuse
sainte de I'Inde, dit a propos de la catholicité de I’Esprit révélé aux
hommes par-dela le temps et I’espace, et, en conséquence, de
I’Eglise :

«On ne peut parler d’Eglise ? que s’il n’est pas question de
regarder qui que ce soit comme supérieur ou inférieur. Qu’appelle-
t-on un vaishnava 7 Quelqu’un qui voit Vishnou partout. Et un
Shakta ? Quelqu’un qui voit la Grande Mere et rien d’autre
qu’Elle. En vérité, toutes les croyances et toutes les philosophies
différentes naissent d’'une méme source — qui alors est a blamer,
a critiquer ou a interdire ? Toutes sont égales en essence.

« Tu es la Mere, Tu es le Pere
Tu es I’Ami et Tu es le Mattre.
En vérité Tu es tout en tous
Chaque nom est Ton Nom. »

! Maurice Percheron : Le Bouddha et le Bouddhisme. Ed. du Seuil.
* Satsang = assemblée des disciples en présence de Dieu.



206 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

1l vaut la peine de citer ici un passage de I’Evangile de Luc :
17:20-21.

« Les pharisiens demandeérent a Jésus quand viendrait le
royaume de Dieu. Il leur répondit : le royaume de Dieu ne vient
pas de maniere a frapper les regards. On ne dira point : Il est ici,
ou: Il est Ia. Car voici, le royaume de Dieu est au-dedans de
vous. »

Les pharisiens sont les gardiens de la piété et de la loi.
Cependant ils ne les comprennent pas entierement, ils ne les con-
naissent pas encore véritablement. Et leur ignorance est celle de
I’humanité de tous les Ages, de I’Eglise de tous les temps, 1’erreur
de la conscience égarée par sa division intérieure qui la prive de la
lumiére transcendante et une de I’Esprit. Cette ignorance se re-
trouve chez les traducteurs de ce passage qui hésitent et préferent
parfois rendre la fin du verset 21 par « au milieu de vous '» au
lieu de « au-dedans de vous * », alors que le grec dit : évtog Uudv
é¢otwv, c’est-a-dire : dans, a 'intérieur de ; évtog a une grande for-
ce d’intériorité. « Au milieu de vous » accorde, une fois de plus, la
prépondérance a la signification humaine, a la réalité terrestre et
méconnait la clarté intime de la révélation mystique que chacun
doit réaliser un jour. Certes, le Christ est le royaume de Dieu. Et,
au moment ol il parle, il est, en effet, « au milieu » des Juifs. Mais
il est bien davantage et immuablement « au-dedans de nous »,
supraconscience immortelle et sereine de notre entendement in-
certain et divisé, Etre impérissable de notre éphémérité. Et ce
«royaume de Dieu qui est au-dedans de nous » est le méme pour
tous ; il est unique, infini, parfait, indépendant de la différen-
ciation. Il est la souveraineté divine de notre existence, le rayon-
nement bienheureux de notre Ame. « Il ne vient pas de maniere a
frapper les regards. On ne dira point : Il est ici ou il est la. » Il est.
Et quiconque péneétre en lui s’accomplit dans la vérité inaltérable
de sa nature qui procéde de Dieu, croit en Dieu, et connait en Dieu
la béatitude glorieuse de I’éternité.

! Versions Louis Segond et Stapfer. Mais ce dernier note en bas de page:
« On peut aussi traduire au-dedans de vous. »

% Version synodale.



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 207

La foi n’a rien a voir avec les institutions du monde. Elle est un
contact entre la conscience et Dieu. Le but de la contemplation
intérieure et de I’amour universel qui sont la véritable piété est au-
dela de toutes les formes particulieres de la religion. Car celle-ci
est I’alliance de I’Eternel avec le temporel, 1’union ineffable de la
créature mortelle avec la félicité parfaite d’ou elle vient. Tant que
les hommes s’enferment dans des credo qui les opposent les uns
aux autres, ils sont loin de la vérité. Et I’athéisme, comme la
souffrance, la maladie et la mort, peuvent étre les moyens néces-
saires pour les sortir de leur erreur.

Aussi, les doctrines qui divisent I’Esprit contre lui-méme,
comme les Nicolaites, les disciples de Balaam, les pharisiens eux-
mémes et tant d’autres qui préconisent 1’individuel contre 1’uni-
versel et obscurcissent pour ’homme la révélation authentique du
Verbe sacré, sont « haies » du Seigneur, sont repoussées, réprou-
vées par notre propre nature essentielle qui est Dieu, en ce sens
qu’elles font I’ceuvre du néant alors qu’il est la vie, qu’elles ré-
pandent la nuit de ’ignorance alors qu’il est la clarté, sement la
discorde et le trouble alors qu’il est la paix et la certitude con-
quises sur I’instabilité de I’intelligence humaine centrée sur I’ego.
Ceux qui les désapprouvent et les fuient sont sur le chemin de la
purification, de I’amour et de la rédemption. Ceux qui les admet-
tent et s’y cramponnent préparent eux-mémes 1’ceuvre de la mort.

«Que celui qui a des oreilles entende ce que I’Esprit dit aux
Eglises. »(v.7)

Ce theme revient comme un refrain au terme de chaque mes-
sage. Il répete ce que le Christ présent sur la terre dit a ses disci-
ples : «Que celui qui a des oreilles pour entendre entende.»
(Matthieu 11:15) 1l est donc, dans la conscience de 1’apotre, com-
me une réminiscence jaillie de la vision et nouvellement éclairée
par elle. Et puisque notre objet, dans cette étude, est précisément
d’analyser le processus mystique de la révélation supraconsciente
dans le mental de 1’homme, nous nous arréterons encore a ce
détail.

Le Christ, lorsqu’il se trouvait en Judée, a dit bien des choses
qui ont été plus ou moins retenues, « enregistrées » par ceux qui



208 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

I’entouraient. Maintenant qu’il est retourné dans I’invisible, par
rapport a notre perception matérielle, ses disciples s’efforcent de
vivre sur ses traces, de se souvenir, d’aller de 1’avant avec le
bagage évangélique qu’ils ont recu. Or, ce dernier est loin d’étre
complet ou méme suffisant. L’apdtre Jean rapporte, dans les
derniers chapitres de son récit, les ultimes propos du Maitre avant
sa mort. Et le Maitre dit ceci : « J’ai encore beaucoup de choses a
vous dire, mais vous ne pouvez pas les porter maintenant. » (16 :
12) C’est constater, d’une part, que son instruction n’est pas
terminée, et d’autre part que la maturité spirituelle des disciples
est encore trop faible pour en comprendre davantage, pour en
« porter » plus, c’est-a-dire pour supporter la purification néces-
saire a une plus haute sagesse qui ne peut se dévoiler en eux que
progressivement, suivant le chemin total de la vie. Et le Seigneur
ajoute : « Quand celui-la ' sera venu, ’Esprit de vérité, il vous
conduira dans toute la vérité. » (v.13)

Pour la conscience incarnée dans une existence humaine, il faut
tout d’abord que se produise un choc vital afin que I’énergie de
I’effort et de I’accomplissement éveille la volonté active de 1’€tre.
Nous le savons tous, des exposés savants, si convaincants et
judicieux soient-ils, des raisonnements intellectuels, des lectures
sont incapables par eux-mémes de nous insuffler I’enthousiasme
indispensable a la réalisation d’une transformation radicale de
notre étre, d’une expérience intérieure réelle. Il y faut autre chose :
la force de incarnation qui vient de I’Esprit, qui réveille et sti-
mule I’ame et le corps en méme temps ; la rencontre mystérieuse
de la supraconscience avec I’ego qu’elle subjugue en le boulever-
sant jusque dans les profondeurs les plus insoupconnées de ses
ressources et de ses facultés, précipitant ’homme physique, vital
et mental aussi bien que psychique et spirituel dans 1’ceuvre totale
et régénératrice de la révélation divine, de la croissance dans la
connaissance et la sainteté. Ce « commencement », dont I’intensité

! Traduction plus exacte du mot employé dans I’original grec, au verset 13 :
énelvog, c’est-a-dire : celui-1a, qui renvoie au terme ma@dxintog utilisé par le
Christ plus haut, verset 7; 0 moodxhntog signifie : celui qu’on appelle au
secours, I’avocat ou le défenseur. Il vient de mogaxaiéw qui veut dire : appeler
aupres de soi. C’est au sens propre, I’invoqué.



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 209

soutiendra toute 1’étendue de 1’effort, sera le support primordial et
constant de la lutte, la clarté du chemin qui parcourt la nuit : peut-
étre un grand amour sincére et vraiment désintéressé, un idéal fer-
vent, artistique, scientifique ou social, une foi assoiffée d’Absolu
que le désespoir de I’'impuissance tenaille, une exigence insatiable
d’authenticité, de pureté, de lumicre intimes, une épreuve qui brise
I’étre jusqu’au fond de lui-méme, un dépouillement impitoyable
comme celui de Job, la colere, I’indignation sacrées de I’ame de-
vant la folie des peuples et I’inconscience de leurs chefs ; ou bien,
dans les cas plus rares, la vision du Seigneur, parmi nous sur la
terre comme au temps du Christ, sous le visage aimé d’un sage ou
d’un saint, dans le souvenir d’un ascete ou la gratitude rendue a un
vrai bienfaiteur de I’humanité ; I’exemple d’un courage, le sourire
d’une pitié exceptionnelle, la flamme de 1’audace mystique ou,
dans le secret de la conscience subitement et saintement visitée par
Dieu, I’illumination bienheureuse de I’extase. Ce peut étre la con-
ception spirituelle de Marie se répétant aux siecles des siecles dans
la limpidité de I’esprit purifié chez tous ceux qui ont été élevés
jusqu’a elle par « I’Esprit de vérité qui nous conduit dans toute la
vérité '. »

Ce choc initial est semblable a une semence qui féconde I’intel-
ligence humaine, sa vitalité, ses énergies, d’un pouvoir d’investi-
gation et de compréhension dépassant les facultés habituelles du
corps et du mental. Il ouvre en I’homme la porte du royaume des
cieux jusqu’ici scellée pour lui.

« 11 dit encore : A quoi le royaume de Dieu est-il semblable, et
a quoi le comparerai-je ? Il est semblable a un grain de sénevé
qu’un homme a pris et jeté dans son jardin ; il pousse, devient un
arbre et les oiseaux du ciel habitent dans ses branches. Il dit en-
core : A quoi comparerai-je le royaume de Dieu ? Il est semblable

"1 faudrait parler ici des disciplines exactes et millénaires du Yoga, de la
respiration contrdlée ou prdnayama, de la méditation, de la concentration
volontaires et répétées dont le seul but est de permettre a 1’ame prisonniere du
corps et du mental centrés sur I’ego de pénétrer dans le vaste champ de la vision
supramentale, de 1’apocalypse ineffable de Dieu. La notion de la Kundalini,
principe spirituel dans la vie incarnée, ainsi que la technique salutaire du Yoga
ont été abondamment traitées par Swami Vivekananda dans ses Yogas pratiques,
Paris, Albin Michel.



210 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

a du levain qu’une femme a pris et mis dans trois mesures de
farine pour faire lever toute la pate. » (Luc 13:18-21)

Le royaume des cieux est une croissance intérieure, un devenir
total de I’€tre dans la vision supramentale qui régénére et révele,
accomplissant la justice et la loi immuables et parfaites du créateur
dans I’univers. Il n’est point un lieu ou I'on se rend, il est une
compréhension divine qui se développe en nous, une bonté misé-
ricordieuse qui s’épanouit en nous, une paix qui, de nous, rayonne
dans le monde pour y porter les fruits de la bénédiction éternelle.
Le royaume des cieux est la naissance de ’homme et, par lui, du
cosmos entier, a la vie nouvelle de la connaissance spirituelle,
a la contemplation bienheureuse de I’invisible, a la résurrection
dans I’infini radieux. En lui, le mode de nos explorations, de nos
recherches, de nos expériences, de nos réactions se transforme.
Il s’intériorise, s’affine, se purifie, devient translucide et pénétrant,
créateur et illuminateur. L Esprit de vérité nous conduit, presque a
notre insu, « dans toute la vérité », dans sa découverte intégrale et
sacrée, avec le déroulement de I’existence visible et invisible a
laquelle nous appartenons de par la volonté souveraine de Dieu.
La conscience attentive, éclairée par la sagesse du Pere, recueille
dans sa méditation I’enseignement des jours et pénetre ainsi dans
la paix de I’éternité. Elle se soumet au dépouillement du moi per-
sonnel, a I’immolation de ses pensées, de ses élans, de ses senti-
ments ; elle se fortifie dans la pratique de 1’ascese et la ferveur de
I’amour. Elle entrevoit, dans la vision de plus en plus sereine qui
se précise en elle, la lumieére immuable et parfaite, la béatitude de
son identité avec Dieu. L’Esprit de vérité 1’instruit, et ce n’est pas
au mental, a I’intelligence intellectuelle, au cceur humain qu’il s’a-
dresse, c’est a I’ame qu’il ouvre a son message divin. Et lorsqu’a
cette altitude ou s’efface la conscience terrestre transfigurée par la
grice, il énonce le Verbe unique et infaillible de 1’apocalypse, il
lui confére une plénitude qui resplendit jusque dans ’infini de
I’existence inaccessible, élevant le destin du monde a la perfection
de I’ Absolu.

«Que celui qui a des oreilles entende ce que I’Esprit dit aux
Eglises. »



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 211

Le sens de ces paroles, émises dans la vision de la conscience
supramentale, s’élargit jusqu’a Dieu. L’apotre y capte I’écho de la
sagesse supréme, de notre réalité intégrale unie a Dieu. Et voici ce
qu’il faut entendre : « A celui qui vaincra je donnerai 2 manger de
I’arbre de vie, qui est dans le paradis de Dieu. » (v.7)

Nous sommes donc une fois de plus ramenés a la Genese.
La vie spirituelle est comme un cercle qui se déploie en s’éloi-
gnant de son point de départ et retrouve son origine, infaillible-
ment, au terme de la courbe.

Que faut-il vaincre ? Nos infidélités, nos erreurs, nos égare-
ments, notre petitesse, notre ambition tellement exigué qu’elle
tourne autour de notre seule personne périssable ? Certes. Mais ce
ne sont la que les prémices de notre véritable destinée, les pre-
mieres études avant I’élaboration de I’ceuvre. Un destin surnaturel
nous attend, une postérité divinement, éternellement promise : la
conquéte de I’Esprit, la béatitude de la vérité. Et vaincre est pour
I’homme quel qu’il soit, noir, jaune, rouge ou blanc, actuel, ancien
ou futur, appartenant a telle religion ou a telle tribu, surmonter les
données de sa conscience mentale centrée sur ’ego individuel et
conquérir par la sa nature authentique qui est universelle, illi-
mitée, immortelle et resplendissante. Tel est le combat et telle est
la victoire. Celle-ci n’est point morale, humaine, mais spirituelle et
transcendante, essentielle et totale ; elle est la plénitude de 1’im-
mortalité bienheureuse : « A celui qui vaincra je donnerai & man-
ger de I’arbre de vie. »

Qu’on s’en souvienne : lorsque Adam et Eve eurent mangé du
fruit de I’arbre de la connaissance, « I’Eternel Dieu les chassa du
jardin d’Eden... et il mit & Iorient du jardin d’Eden les chérubins
qui agitent une épée flamboyante pour garder le chemin de I’arbre
de vie. » (Genése 3: 23-24) « L’Eternel Dieu dit : ... Empéchons-
le... d’avancer sa main, de prendre de I’arbre de vie, d’en manger
et de vivre éternellement. » (Id. v. 22)

La condition de ’homme a changé. Il doit « cultiver la terre,
d’ou il avait été pris » (v. 23). Il doit livrer la longue bataille de
P’existence et vaincre, s’il veut un jour retrouver le chemin de
I’arbre de vie et en goliter. Ce n’est donc point par hasard que les



212 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Textes aussi hautement inspirés que la Bible, les Vedas, les Upa-
nishads et le Mahabharata, parlent sans cesse d’armes et de com-
bats, de héros invincibles et de 1’assistance des dieux, dans leurs
récits.

Il nous faut, une fois encore, ouvrir une parenthese afin d’ex-
pliquer la Geneése ' avant de reprendre I’Apocalypse. L’homme et
la femme qui vivent heureux et insouciants dans le jardin d’Eden,
le Paradis de Dieu, ne sont pas ceux que nous cotoyons chaque
jour. Ils ne posseédent pas « la connaissance du bien et du mal ».
Cette connaissance du bien et du mal n’est pas un péché en soi
puisque I’Eternel lui-méme reprend presque textuellement les
paroles du serpent en disant : « Voici, ’homme est devenu comme
I’un de nous, pour la connaissance du bien et du mal. » (Genése
3:22)

La connaissance du bien et du mal est la perception mentale
des dualités. Et ce domaine est divin lui aussi! Le texte le dit
clairement : « Voici, I’homme est devenu comme 1’un de nous. »
L’homme, plan spécifiquement mental de la création, est I’un des
innombrables aspects du Divin incarné dans [’univers ; il est le
raisonnement dualiste de la conscience indivisible, sa rigueur, sa
logique palpable, son pouvoir de discrimination et d’analyse, de
création mathématique dans 1’appréhension exacte du visible.
C’est en lui que se manifeste toute la puissance de la relativité ou
I’étre est par rapport a d’autres €tres, par rapport a 1’éternité, né de
I’amour, promis a la plénitude de I’amour. Sans la différenciation
nul ne saurait étre ici-bas, nul ne saurait connaitre la destinée
transcendante de la créature, la perfection du cosmos et sa dépen-
dance de I’Absolu. C’est I’ego, c’est-a-dire I’intelligence dualiste,
le Fils unique, le deuxiéme qui est « a I’'image de Dieu », qui don-
ne la prescience de la souveraineté divine, du centre vers lequel
tout converge, support irremplacable et sacré de I’existence ma-
térielle, croisement des routes, miroir ou Se rencontrent et se
séparent tous les éléments de la révélation, toutes les facultés qui
constituent la vie, toutes les énergies qui la meuvent, toutes les
forces qui I’enfantent au devenir constant de la béatitude. Le

N

1 . . < A £ N PR .
Voir a ce sujet les conférences de Ma consacrées a 1’exégese des premiers
chapitres de la Genese. (Enregistrements disponibles.)



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 213

mental est le principe créateur qui enfante ’homme dans I’ Absolu
et qui le marque du devenir glorieux de I’Esprit. Le Fils de
I’homme est la réciproque du Pére, I'image en laquelle I’éternité
se concgoit au-dedans d’elle-méme, différenciée mais immuable-
ment identique et une. L’ego est Dieu en [’homme. En renongant a
la différenciation qui le distingue de 1’ Absolu, il retrouve la réalité
immortelle de sa nature qui est la lumiére infinie. Mais son role est
de pénétrer, de connaitre la manifestation apparente de I’invisible,
d’en éprouver en lui-méme et dans le monde, la justice et la loi, de
vivre I’incarnation parfaite du Seigneur qui est la conquéte de la
sagesse et de la paix, de la félicité ou I’ame individuelle resplendit
de la gloire inaltérable du Tres-Haut, goiite la certitude et la
puissance de la sainteté.

Adam et Eve avant la pomme sont la béatitude de 1’existence
épanouie dans le Seigneur ou il n’est qu’une seule conscience,
qu’un seul devenir dans la vision spontanée de la plénitude. Ils
appartiennent, de toute leur personne, a la précision de la loi maté-
rialisée dans 'univers, a la vertu de la justice transcendante qui
I’anime. Ils participent de 1’éternité dans la communion intacte de
leur esprit avec le Tres-Haut. Ils représentent 1’4ge de I’involution
ol la créature n’est pas encore distincte de son créateur, ou la Vie
indivisée s’exprime également et simultanément en un méme geste
de I’Etre, en une seule clarté du Verbe originel. Et cette simul-
tanéité, cette vérité de la conception totale et unique se perpétue
aux travers des siecles de I’univers. Elle se nomme extase et elle
est la félicité de I’Ame qui se manifeste dans le devenir. Toute
naissance spirituelle, mentale ou matérielle répete le premier chant
de la Genese ou le Pere et le Fils sont un dans la contemplation
réciproque du soi. Le Pére est I’Etre, le Fils est sa conscience de
soi, Esprit Saint est la joie de I’authenticité qui se révele en eux
par le pouvoir créateur de I’amour. Le silence divin plane sur eux
et sur la terre, le silence de la perfection et de la réalité inviola-
bles, le silence de la nature qui accomplit sans connaitre, de la
supraconscience qui sait, et qui éprouve la béatitude sans
Pinterroger. Telle est I’enfance du cosmos, avant le langage
mental, dans la beauté de la Parole qui rayonne, impassible et



214 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

souveraine, sur I’infini. Le temps n’est pas et la peine n’est pas. Le
revétement de I’Ame est la nudité de la terre qui ignore la honte,
qui s’offre a la fécondité de la lumiére, qui congoit et qui enfante
le destin magnifique de sa force. Le ventre porte, la mamelle
nourrit ! « Croissez et multipliez » dans ma joie, dit I’Eternel. « Le
Paradis de Dieu » est I’abondance de 1’Ame dans la vérité de la
vie, le baiser de la chair dans 1’allégresse de I’Esprit. L herbe
croit, les fruits mirs communiquent leur saveur juteuse a la bou-
che, désalterent le corps. La vigueur inépuisable de I’Etre remplit
les fleuves et les mers ; les sources jaillissent des pierres, les
agneaux, les tigres, les reptiles peuplent les foréts et les plaines ;
les oiseaux font vibrer I’immensité de leurs voix ; et I’homme et
la femme recueillent en eux-mémes la bénédiction ininterrompue
de I’existence, dans leurs corps robustes qui créent, dans leur intel-
ligence qui retentit du son plein de I’éternité.

Ils ne possedent pas la connaissance. Ils sont de la nature du
Divin, indivisiblement unis a elle dans leur étre et leur devenir.
Ils sont dans la réalité de I’amour, sans en mesurer le prix, sans
avoir éprouvé la conception de soi dans sa perfection ineffable.
La division de la conscience unique en apparences distinctes les
unes des autres et irréductibles, en leur découvrant la honte, la
peur et la souffrance, leur fait don de I’ceuvre de la connaissance
qui est un présent des dieux. Le mental éveillé dans ’homme par
« la Connaissance du Bien et du Mal » est le pouvoir divin de I’in-
telligence incarnée qui comprend et qui crée, qui enfante 1’indi-
vidu a sa plénitude spirituelle, non plus organique dans 1’univers
mais transcendante dans la totale possession de soi.

Le serpent est, dans I’Inde, le gardien des forces spirituelles, la
toute-puissance indomptable de I’Esprit. Dans la Bible il est le
Malin, le Démon, le Tentateur '. Mais il vient de Dieu, il est né de
I’Eternel dans la création. Ce qu’il révéle a la femme n’est pas
faux : « Vous ne mourrez point ; mais Dieu sait que, le jour ou
vous en mangerez, vos yeux s’ouvriront, et que vous serez comme
des dieux, connaissant le bien et le mal. » (Genese 3 :5) Le serpent

1 N . p A PR P .
Voir a ce sujet les conférences de Ma consacrées a 1’exégese des premiers
chapitres de la Genese. (Enregistrements disponibles.)



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 215

est, dans la conscience différenciée de I’absolu, la voix du mental
affirmant sa souveraineté, sa ressemblance avec Dieu ! 11 est lui
aussi le chemin de la révélation incarnée dans la créature et dans le
cosmos, la recherche passionnée de I’étre qui veut se connaitre
soi-méme et posséder la lumiere de I’éternité. Il pousse I’homme a
agir en son propre nom, a se confondre avec la terre que créa Dieu
pour y étre créateur a son tour, libre dans sa propre justice et sous
sa propre loi, semblable au Seigneur par I’autonomie illusoire de
sa personne. L’homme devient ainsi inconscient (= il ne se sou-
vient plus d’ou il est tombé, v. 5) de la racine qui le rattache a I’in-
fini, imparfait et mortel, destiné a grandir dans la purification au
lieu de vivre dans la similitude, promis a la résurrection spirituelle
au lieu d’étre immuable dans I’ignorance « du bien et du mal ». Le
serpent lui a dévoilé les facultés qui sommeillent en lui. Mais
« ’arbre de vie » appartient a la supraconscience seule et fleurit
dans «le paradis de Dieu» qui est la béatitude de la sagesse
unique et de la perfection. Le serpent a délié dans la conscience
mentale les énergies de la connaissance divine. Le mensonge qui
les entache et rend leur manifestation douloureuse dans le monde
est la désobéissance, le péché qui affirme : « Je suis ce corps », ses
actes sont les miens, ses pensées sont les miennes et non plus
I’Eternel qui resplendit et vit, seul, & travers eux : le faux pas qui
entrave leur victoire.

L’unité de 1’dme perdue pour ’homme par la conquéte de
I’intelligence mentale devient I’illusion du moi personnel qui fait
de soi-méme le centre de 1’existence non seulement ici-bas mais
dans I’avenir immortel. L’ego contient les forces spirituelles révé-
latrices du Divin ; il permet et soutient I’existence de 1’homme
dans le monde. Mais il doit briser ses limites pour étre « I’image
de Dieu », s’affranchir des servitudes que lui imposent les appa-
rences périssables et la notion prédominante des dualités pour
renaitre a son origine véritable, a la vision bienheureuse de
I’ Absolu, en un mot, redevenir « ’agneau immolé » digne d’ouvrir
les sept sceaux de la révélation inaltérable. (Apocalypse 5)

De la connaissance mentale du bien et du mal qui est divine
mais imparfaite dans le monde de I’irréductible relativité, procede



216 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

le combat ininterrompu de la terre. L’homme et la création avec
Iui sont désormais soumis a une double puissance : I’effort de la
lutte et la nécessité de la victoire par I’accomplissement de 1’ceu-
vre parfaite de Dieu. A la séparation a succédé I’alliance, a I’ex-
clusion du paradis a répondu la miséricorde de la promesse, la
postérité infinie de I’Esprit dans I’humanité. Celle-ci doit vaincre,
si elle veut connaitre « 1’arbre de vie dans le paradis de Dieu. »
Cette victoire est celle de I’Esprit immortel et illimité sur le moi
personnel mortel et limité. Le paradis de Dieu est la paix de la sa-
gesse transcendante et le fruit de I’arbre de vie est I’éternité. Alors,
ce qui n’était qu’un état de fait, la possession naturelle et sponta-
née de I’existence issue de Dieu, devient la joie ineffable de 1’a-
mour, la re-connaissance merveilleuse de I’Ame au-dedans d’elle-
méme, le don de la lumi¢re immuable dans la plénitude de soi :
« A celui qui vaincra je donnerai 2 manger de 1’arbre de vie qui est
dans le paradis de Dieu. » Sa nourriture sera la substance de 1’im-
mortalité, la réalité inaltérable de la supraconscience qui congoit
tout en elle-méme, engendre et accomplit I’univers dans sa gloire.

« A cause du travail de son Ame, il rassasiera ses regards », dit
Esaie (53:11) en parlant du Christ. A cause de sa victoire sur les
puissances des ténebres qui obscurcissent sa conscience, I’homme
se rassasiera du fruit de 1’éternelle sainteté.

L’intelligence incarnée a d’abord pour tiche de reconnaitre et
de pénétrer ’'univers qui I’entoure, la vie qui bat et s’épanouit
dans le corps qu’elle habite. La « connaissance du bien et du mal »
est son devenir divin dans [’humanité, son épanouissement ration-
nel dans I’incarnation. L’enfant ne devient un homme, c’est-a-dire
un étre qui pense et qui distingue, qui décide et qui choisit, qui
s’interroge et interroge le monde, qui pressent ’invisible et s’ef-
force d’en déceler le secret dans le mystere de sa propre existence
comme dans 'inconnu de I’immensité qui I’étreint de sa puissan-
ce, que s’il dépasse la végétation spontanée de la plante et le déve-
loppement naturel de 1’animal. La connaissance du bien et du mal,
la divine perception de la relativité qui se développe au maximum
de sa lucidité en I’homme, est la condition de son devenir éternel,



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 217

le signe distinctif de sa nature selon la loi transcendante qui
I’anime. Pourquoi est-ce considéré comme une faute, comme une
chute, non seulement dans la Bible mais dans la grande majorité
des Ecritures sacrées ? Pourquoi la ruse du serpent se confond-elle
avec la subtilit¢é maligne du mensonge, pourquoi I’homme et la
femme sont-ils chassés du « paradis de Dieu » a cause de cette
connaissance divine qu’ils ont acquise et qui sera la base de leur
devenir dans ’'univers visible, I’énergie permettant tout le déve-
loppement ultérieur de I’humanité, la richesse, la force intellec-
tuelles et affectives de chaque individu, la curiosité qui le pousse
en avant, toujours plus loin, toujours plus haut dans la com-
préhension de la vie, dans la recherche de la vérité ?

La réponse est sans doute assez simple, si I’'on cesse d’étre
obsédé par le spectacle des peines du monde, d’étre hanté par
l’idée de la mort, si l'on accepte la responsabilité divine de
Uintelligence qui incombe a I’humanité et si I’on se souvient de
l’origine et de la fin de toutes choses.

Tout d’abord I’homme est Dieu, I’alpha et I’oméga, la plénitu-
de parfaite de 1’étre, de la connaissance, de I’amour. Sa naissance
dans le cosmos n’est qu’un devenir particulier du Divin indivisible
et ce devenir comporte la justice et la loi de 1’incarnation, c’est-a-
dire la « connaissance du bien et du mal », I’interrogation, le choix
qui la conduisent, au travers des alternances claires et sombres,
vers la joie de la résurrection dans 1’ Absolu. ! Nous le répétons, la
notion de faute, de péché vient des hommes et non de Dieu. Elle
résulte de la longue impuissance de leurs efforts, du tatonnement
pénible de leurs recherches. Elle n’existe que sur le plan mental,
non dans la plénitude supraconsciente. La « faute » est 1’illusion
du moi personnel qui se croit autonome et disparait dans la réalisa-
tion de I’extase. Le sentiment de culpabilité qui en découle avec
tant de violence, qui obsede I’homme et I’envahit de sa menace, de
son angoisse et de sa force paralysantes est la conséquence des

" Dans la cosmogonie hindoue, Manou, le pére des hommes, nait en méme temps
que le sens de la loi et la purification de la mort, qui sont un autre aspect de la
« connaissance du bien et du mal », considérée ici comme une partie intégrante
de I’étre humain.



218 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

défaites, la note du découragement dans son intelligence. En fait il
n’y a ni faute ni péché.' 1l y a le travail merveilleux de I’ceuvre, la
ténacité lumineuse de I’amour, la nostalgie de 1’dme en son deve-
nir supraconscient. En un seul individu, toute la Bible, tout le
Veda peuvent étre revécus. A mesure que dans la méditation, dans
la persévérance et dans la piété, sa conscience s’éleve degré apres
degré vers la lumiere infinie de la connaissance spirituelle et vers
la paix de la sainteté, le visage de I'univers se transfigure pour lui.
Il voit Dieu partout, en tout. La notion de péché s’efface, car il
n’éprouve que 1’adoration ; la théorie de la chute disparait, car il
ne distingue en tout €tre qu’un aspect de la perfection divine in-
conscient de soi-méme, naissant, avec hésitation et difficulté, mais
certainement, a la béatitude unique qui ’attend. La vie aux longs
bras tendus sur I’immensité I’attire et I’accueille. Et son sourire
inaltérable éclaire au ciel de la vision I’ombre de la peine et de la
mort qui s’évanouissent dans son sein.

La pomme est le fruit divin de la différenciation. Elle nourrit
I’homme, le fortifie et I’épanouit dans la vision des dualités qui
précede, pour I’existence du monde, la reconnaissance supracons-
ciente de son unité. Elle symbolise la substance de la vie mani-
festée, le principe du processus essentiel et cosmique de la com-
préhension qui, a l'intérieur de I’incarnation, aboutit d’abord a la
connaissance relative, a I’analyse du corps et de ses énergies, puis
a la nécessité, pour vaincre, d’une renaissance a la lumiere parfaite
par la purification et I’immolation de tout ce qui n’est pas im-
muable, éternel et absolu dans ’étre. L’obligation de lutter et de
triompher est inscrite au coeur de la créature. Non pas tant pour
durer et subsister ici-bas que pour ressusciter a la sainteté de
I’Esprit qui I’habite, pour assumer la peine et le travail qui la
consacrent a I’accomplissement supréme du dessein de Dieu.

La pomme est le suc de la terre. Elle représente la différencia-
tion matérielle et mentale et son apparence variable. L’homme qui
mange de 1’arbre de «la connaissance du bien et du mal »
s’identifie aux dualités, a la distinction du nom et de la forme,

' La notion du « péché », dans la bouche de 1’Eternel, n’apparait qu’au chapitre 4
de la Genese.



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 219

c’est-a-dire de la vie et de la mort, de la joie et de la souffrance
auxquelles seule peut mettre fin I’immolation du moi individuel et
sa renaissance a la lumiere de I’Esprit, a la plénitude de la con-
ception parfaite de soi. Car la création est I’Esprit qui se congoit
dans la différenciation de la matiére et de I'intelligence mentale,
dans 1’ceuvre harmonieuse et totale de la croissance et du devenir ;
et la résurrection est I’Esprit qui se connait dans I'unité de sa
splendeur inaltérable et bienheureuse.

Le regard créateur de I’Esprit se pose sur le chaos ' et I’ordon-
ne en lui insufflant sa propre vie et sa propre lumiere. Et cette
puissance créatrice de I’Esprit se manifeste en 1’homme, sur tous
les degrés de son étre et a toutes les étapes de son évolution.

Ce n’est point la dualité des perceptions mentales qui est
Perreur, car le régne des dualités est divin, essentiel a l’incar-
nation, mais 1’illusion identifiant I’homme au destin de la terre et
a son éphémérité. L homme a recu 1’héritage total de la vie qui est
éternelle.

Le péché, c’est de dire : je suis ce corps prisonnier de la con-
naissance du bien et du mal, de la naissance et de la mort.

La révélation, c’est: « Je suis celui qui suis » et « moi et le
Peére nous sommes un », 1’assimilation bienheureuse de 1’homme
et de I’Absolu.

Le pardon, c’est la possibilité toujours vivante en I’étre de
s’affranchir des chalnes de 1’ego qui I’asservissent aux dualités et
d’accueillir dans sa conscience la lumiere révélatrice de I’unité.

Le repentir, c’est de se détourner d’une direction reconnue
nuisible pour une autre, d’orienter sa perception vers le rayonne-
ment de I’infini au lieu de I’enfermer dans la stérilité de 1’égoisme
et de I’orgueil.

La conversion, c’est Abraham : « L’Eternel dit 3 Abraham :
quitte.., et va... » Oublie ce qui t’est familier, habituel, conforta-
ble et va vers I'inconnu de la découverte intérieure, de la crois-
sance imprévisible, illimitée et radieuse de 1’Esprit.

La rédemption, c’est I’ceuvre irréprochable de la vie qui enfan-
te Dieu dans la création et I’univers a I’immortalité. Elle est une,

C’est a dire sur I’inarticulé, sur 1’inconscient.



220 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

éternelle et essentielle a toute créature, sans commencement ni fin,
le fondement méme du cosmos et sa supréme réalité.

La résurrection est I’épanouissement dans la plénitude de
I’Etre ol tout est un, lumineux et vrai aprés I’immolation de
I’individu. L’homme, dans sa conception parfaite de la vie, meurt
a lui-méme et se réveille en 1’Eternel.

La vie éternelle est I’identité entre la création et 1’ Absolu, entre
la conscience individuelle incarnée et 1’Ame ineffable d’otl toutes
choses procedent. Elle est I’actuel, lorsque pour la perception hu-
maine le temps et I’espace ont sombré dans le néant et que res-
plendit le jour infini de la sagesse. Le visage réel de I’éternité est
la béatitude de la connaissance et de I’amour dans la vie qui les
illumine de sa sainteté.

Dans le recueillement de 1’extase, celui qui contemple en son
ame I’infini rayonnant de I’authenticité transcendante, percoit le
roulement des flots, le fracas des pierres dans leur chute, le hurle-
ment des vents, les cris désespérés des hommes. Mais il sait que,
de ce cauchemar, I’humanité s’éveille a 1’aube radieuse de la béa-
titude, avec chaque geste d’amour qui I’éclaire, avec chaque con-
quéte de la raison, avec chaque victoire de 1’Esprit. La fresque de
I’Apocalypse, effrayante et impitoyable, n’augure point d’un ave-
nir terrifiant du monde mais rétablit, par la vision supraconsciente
de I'intelligence purifiée, la signification de ses combats, la béné-
diction de ses servitudes, la réalité de sa gloire. La connaissance
du bien et du mal, c’est-a-dire la perception des dualités, doit étre
vécue et épuisée jusqu’au fond d’elle-méme pour que la cons-
cience incarnée retrouve I’unité de 1’amour, ’'indivisibilité res-
plendissante de 1’Etre.

Apocalypse 2 : 8

« Ecris a ’ange de I’Eglise de Smyrne : Voici ce que dit le pre-
mier et le dernier, celui qui était mort, et qui est revenu a la vie. »

« Méditez sur le nom du Seigneur et sur ses attributs », disent
les mystiques hindous et chrétiens !

La contemplation de 1’apdtre nous en donne un exemple. Elle
répete les indications déja données au sujet du Divin. Et cette
répétition constitue la toile de fond de I’extase, le climat spirituel



SOUVIENS-TOI DONC D’0OU TU ES TOMBE 221

tres élevé et trés pur ol se meut la conscience, ou elle découvre
le Seigneur et recoit sa révélation. Loin d’étre indifférentes, ces
qualifications du Supréme unique et parfait sont des preuves de
I’authenticité de la vision, de la vérité du message. Dans aucun
domaine, la supercherie, la ruse du mental et de ses mensonges
égoistes ne sont aussi fréquents et redoutables que dans la vie
mystique. Tous les saints en parlent, mettant en garde leurs
disciples et ceux qui se destinent a la méme expérience intérieure.
Les pieges sont innombrables, les déformations sont si faciles,
les erreurs de I’esprit non totalement purifié ne peuvent pas tou-
jours étre évitées. Il faut veiller sans cesse. Et I’intelligence
plongée dans un état surnaturel qui demeure capable de concevoir
la grandeur et la perfection du Tres-Haut, d’éprouver son éternité,
de formuler en soi son immuabilité, est par 1a méme préservée de
bien des faux pas. L’ esprit qu’habitent Dieu et sa gloire est a I’abri
de I'orgueil et des égarements de 1I’imagination centrée sur I’ego.
Il est rempli de la lumiere supraconsciente et les ténebres de 1’in-
conscience ne l’atteignent plus. Celui qui, ayant recu dans sa
pensée et dans son cceur, par le moyen de la perception supramen-
tale, diverses instructions spirituelles pour le comportement de
I’homme sur la terre et qui, ensuite, se perd dans ’adoration in-
conditionnée de 1’Esprit, considére que c’est 1a une preuve de sa
pureté mystique et, par conséquent, de ’authenticité du message
qu’il a recu. Sinon, qu’il soit prudent et qu’il éprouve longuement
en silence sa foi et sa certitude dans « le travail de la terre », dans
I’ceuvre régénératrice de I’amour et de 1’humilité qui plait a I’Eter-
nel. Car la vision ineffable de la perfection divine, de sa nature et
de sa gloire ne s’invente pas, ne se provoque pas. C’est Dieu seul
qui I’accorde, conformément a sa toute-sagesse. Elle est la révé-
lation de la sainteté, le fruit de I’obéissance parfaite et de la paix,
dans la joie sans égoisme de I’ame. Elle est « I’arbre de vie » dont
on « mange, dans le paradis de Dieu », la floraison inépuisable et
miséricordieuse de la lumiere dans I’intelligence qui la congoit.

« Voici ce que dit le premier et le dernier, celui qui était mort
et qui est revenu a la vie. » Celui au-dela duquel il n’est rien, en
nous-mémes ni ailleurs, celui qui dit, et sa Parole est vraie, qui ne



222 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

meurt point, car I’Eternel ne saurait mourir, « Celui qui était
mort » dans I’apparence de I’incarnation, dans la conscience
obscurcie de I’homme ou le moi personnel a remplacé I’illumi-
nation bienheureuse de la connaissance, la grace de I’identifica-
tion. « Et qui est revenu a la vie » dans I’extase qui voit la vérité
inépuisable. Celui qui n’a jamais cessé d’étre et de se révéler dans
I’existence manifestée du cosmos, expression visible de son Etre,
sauf pour I’illusion du mental qui ne le connait point pleinement.
C’est pour le mental centré sur I’ego que I’Eternel meurt a cause
de la différenciation, mais aussi qu’il renait a la totalit¢ de sa
nature par la victoire de I’Esprit en ’homme qui Le concoit dans
sa perfection. Car le mental est appelé a le retrouver dans I’émer-
veillement spirituel ol son ignorance s’évanouit sous le flot
lumineux de la révélation.



X1V

Deuxie¢me lettre, 2 I'Eglise de Smyrne

En grec 7 opdova qui a donné le nom de la ville de Smyrne,
en lonie, est la myrrhe, I’une des trois offrandes faites par les rois
mages au Seigneur. Elle désigne le deuxiéme plan de la conscien-
ce incarnée dans l’univers, celui de la vie, des énergies spécifi-
quement vitales de la créature. Et nous retrouvons ici une idée
majeure de la Bhagavad-Gita : toute 1’existence est une offrande
au Créateur, a son unique et immortel Auteur. Le sacrifice
révélateur de la vérité est la tonique méme de notre devenir.
L’oublier ou I’exclure de notre pensée, de notre coeur, c’est se
vouer a I’échec de I’ignorance et de la mort. L’Exode lui aussi
établit du haut de 1’Eternel 1’offrande de toutes choses : « Voici ce
que tu offriras sur 1’autel : deux agneaux d’un an, chaque jour, a
perpétuité. Tu offriras I’un des agneaux le matin et 1’autre agneau
entre les deux soirs. Tu offriras avec le premier agneau, un
dixieme d’épha de fleur de farine pétrie dans un quart de hin
d’huile d’olives concassées, et une libation d’un quart de hin de
vin, etc. ! » Le tabernacle est I’homme lui-méme. Il est minutieu-
sement décrit jusque dans les moindres détails de sa préparation
concrete mais aussi mentale et psychique : « Tout homme qui le
fera de bon cceur », Exode 25:2; puis 35:30-35 dont nous ne
citons qu’une seule phrase combien significative : « L’Eternel a
choisi Betsaleel, fils d’Uri etc. Il I’a rempli de I’Esprit de Dieu, de

' Exode 29:38-40. Voir a ce sujet les conférences de Ma consacrées a 1’exégese
du livre de I’Exode. (Enregistrements disponibles.)



224 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

sagesse, d’intelligence, et de savoir pour toutes sortes d’ouvrages,
Il lui a accordé aussi le don d’enseigner. » C’est lui et ceux qu’il y
prépare qui vont exécuter 1’ceuvre divine du tabernacle devant
lequel sera l’autel du sacrifice perpétuel de toute la vie faite
chaque jour au Seigneur. Et I’Apocalypse qui reprend des son
début I'image du « chandelier d’or pur fait d’'une méme piece »
(Exode 25:31-40) accomplit dans I’extase de I’apdtre 1’ordre
donné au prophéte, réalisant ainsi 1’indissoluble unité de la
révélation et de I’Esprit par-dela I’espace et le temps. La vie est la
myrrhe offerte inlassablement a celui qui est «le premier et le
dernier », I'infinie plénitude de la Réalité, de la Lumicre, de son
Amour. Le plan de la conscience vitale en I’homme et dans le
monde est appelé lui aussi a étre irradié par la splendeur de
I’éternité, consacré a la pureté de son origine qui est également la
transparence de son immortalité. Est-il trop audacieux de donner
au Texte sacré une signification aussi haute, aussi vaste ? Vaut-il
mieux le réduire a des événements temporels ou a des analyses
intellectuelles plus réduites dont la précision n’est qu’exiguité,
dont la rigueur est humaine et discutable ? Nous laissons au lec-
teur, au croyant, le soin de répondre a cette question.

«Je connais ta tribulation et ta pauvreté (bien que tu sois
riche), et les calomnies de la part de ceux qui se disent Juifs et ne
le sont pas, mais qui sont une synagogue de Satan. » (v. 9)

En ’homme se complétent et se combattent les appétits du
corps et les impératifs de la vie physique, les ambitions de I’intel-
ligence et de 1’activité matérielle, les nostalgies et les besoins du
ceeur, les aspirations de 1’ame et sa soif intarissable d’ Absolu. Une
énergie soutient mais souvent aussi détruit I’autre, un élan étouffe
I’autre, et dans 1’agitation parfois désespérée du mental incapable
de se satisfaire lui-méme, une tendance raille 1’autre, le doute, 1’¢é-
goisme et I’orgueil médisent du cceur, rient de 1’esprit, se détour-
nent des balbutiements encore mal assurés de 1’ame.

«Je connais ta tribulation et ta pauvreté, bien que tu sois
riche. » Tout étre né sur la terre, créé par Dieu est riche de la vie
qu’il a recue et qui est divine, de I’alliance éternelle dans laquelle
il croit, de la promesse d’une postérité spirituelle a laquelle il est



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 225

destiné. Etre «Juif » c’est connaitre la justice et la loi de
I’alliance, vivre 1’authenticité supraconsciente incarnée dans
I'univers, c’est naitre a la postérité divine, s’accomplir dans la
bénédiction de la transcendance immortelle. N’est point « Juif »,
au sens essentiel du terme qui vient de 1I’Esprit, quiconque est fils
de Juif et ressortissant d’Israél, mais celui qui aime la loi avec la
piété de son dme, qui vit dans ’alliance par la paix de son cceur,
qui grandit dans la force de la révélation par la lucidité de son in-
telligence unie a la vérité du Seigneur ; celui que la grace enfante,
jour apres jour, dans 1’obéissance, ’amour et I’humilité, a la vision
bienheureuse de I’éternité, a la réalisation de la sainteté en soi.
Dieu lui-méme infirme la conception mentale qui classe et distin-
gue, divise et circonscrit la notion du « peuple juif » a une nation
déterminée, suivant les données matérielles de I’existence terrestre
et non selon les perspectives illimitées de 1’Esprit.

Le peuple juif est en chacun de nous. Son destin est celui de
I’humanité. Sa tribulation, sa misere et sa richesse sont celles de
tout homme. Il est la conscience éclairée par I’Esprit qui se détour-
ne de I’enseignement sacré a cause des passions du corps, du
mental et du cceur non encore purifiés par le renoncement au moi
personnel et a la gloire du monde. Instruite de la justice et de la loi
éternelles elle devient par son infidélité «une synagogue de
Satan ». Nous verrons plus loin que Satan est 1’ego enivré de lui-
méme, enfermé dans I’horizon réduit de son autonomie séparée de
la perception transcendante, éloigné, par 1’illusion qui 1’envelop-
pe et I’obscurcit, de la vision resplendissante du Divin. Il est le
mental égaré dans sa propre étroitesse, dans la confusion stérile de
ses contradictions. « Il se dit Juif et il ne I’est pas », il n’assume
pas la promesse de la prospérité innombrable et de la connaissan-
ce, la miséricorde vivante exprimée en lui ; il a rompu 1’alliance de
I’Eternel en lui-méme et il vit sous I’emprise de la mort.

Les sept Eglises sont les sept plans de la conscience manifestée
dans 'univers visible, les sept centres de la révélation en ’hom-
me, les sept étapes de 1’accomplissement, de la purification qui
rend I’étre et le cosmos a leur plénitude, dans la conception parfai-
te de soi. Ephése est le plan de I’illumination matérielle ou le



226 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

corps se purifie par la persévérance du travail et de la bonté, par
I’honnéteté de I’effort et I’appartenance lucide a 1’assemblée uni-
que de la piété. Elle suit la route tracée dans le monde par le
Sauveur, selon une force naturelle et physique, une fidélité sans
ferveur, une accoutumance presque indifférente qui cotoie le pré-
cipice de I’inconscience totale. Si I’Esprit ne la visite point, ne la
pénétre et ne la vivifie point, elle retombera dans 1’état du mental-
physique ignorant la supraconscience qui I’habite et I’attire a soi.

Smyrne est le plan de la conscience vitale ou la volonté de la
lutte se fait jour, ou I’intelligence instruite par I’Esprit cherche a
préserver la lumiere qu’elle a recue, affrontant les assauts de I’ego
qui tente de 1’en dépouiller. De méme qu’Ephése est le plan phy-
sique menacé dans son existence par la faiblesse du vital non
encore éveillé a la sainteté qu’il recele, Smyrne est le vital pénétré
par les rayons de la vérité supréme et combattu dans son zele divin
par I’erreur du mental qu’obscurcit I’illusion du moi personnel
ramenant tout a soi : une synagogue de Satan, I’impasse diaboli-
que de I’égoisme. Elle « souffre », car le plan de la vie incarnée est
le plan de la souffrance, mais cette souffrance n’est pas éternelle :
« Ne crains pas ce que tu vas souffrir. Voici, le diable jettera quel-
ques-uns de vous en prison, afin que vous soyez éprouvés, et vous
aurez une tribulation de dix jours. Sois fidele jusqu’a la mort, et je
te donnerai la couronne de vie.' » Le mental et la rigueur de ses
raisonnements limités, siege et cause uniques de la douleur, ne
sont pas invincibles, la ruse de son ambition égocentrique connait
aussi son maitre. Un jour I’Esprit de lumiére, d’amour et de vérité
le vainc par la puissance de sa grice illuminatrice. Et la vie retrou-
ve ainsi la joie de son origine.

Toute créature, tout ce qui a été enfanté dans ’univers parti-
cipe de la richesse insondable de 1’existence qui lui a été donnée
par le Pere. La vie manifestée est I’héritiere de la félicité parfaite,
de la plénitude inaltérable, et elle est promise a I'immortalité.
L’Eglise, I’assemblée des hommes, posséde la révélation parce
qu’elle incarne la loi de la création qui vient de Dieu, parce qu’elle

' Apocalypse 2:10.



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 227

est née en Christ de la différenciation unique du Pére. L’homme
possede, originellement et essentiellement, la béatitude de 1’iden-
tité avec le Seigneur. Il a été établi roi de la terre par I’Eternel lui-
méme ; il est celui en qui s’accomplit la promesse de la connais-
sance spirituelle a laquelle est destiné le cosmos entier. Et méme
son état de division consciente et de séparation d’avec I’absolu ne
le prive point de son devenir princier, de sa perfection de fils de
Dieu. La sanctification est son devenir, la vision resplendissante
de I’Esprit est sa gloire. Mais sa richesse est invisible, elle se dissi-
mule sous la tribulation et la pauvreté de ’intelligence vitale do-
minée par I’ego, par I’apparente impuissance de ses perceptions et
de sa logique dualistes.

La tribulation et la pauvreté sont le signe de la croissance
intérieure, de la bénédiction spirituelle. Quiconque est satisfait
matériellement, mentalement, moralement de son sort actuel sur la
terre ne les éprouve point. Elles sont les aiguillons de 1’audace
mystique, les éperons de la course vers Dieu. Elles stimulent la
recherche, attisent le feu qui purifie. Celui qui se sent riche dans le
monde, qui ne connait ni indigence, ni découragements, ni tour-
ments de I’ame golte une opulence illusoire dont il savoure les
fruits sans voir que son sort se rétrécit et que I’énergie triomphante
et infiniment créatrice de I’Esprit s’écoule de ses doigts, de son
corps, de ses yeux, de son cceur, que la mort de I’inconscience
I’attend, veilleuse fidele de la nuit qui le recueillera pour le rendre
a la purification de 1’oubli. « II se dit Juif et il ne 1’est pas. » Il se
croit héritier de la promesse éternelle, du destin victorieux de la
vie et il ne possede que la purification de la mort, seule voie capa-
ble encore de I’arracher a son erreur en le confondant au devenir
de la terre qui jamais ne dément la souveraineté de I’Eternel.

Le silence impénétrable de la pierre est le symbole de I’amour
qui ne connait plus de soi-méme que la fidélité indiscutable a la
loi de I’Etre. Tout s’est éteint et tout se tait, mais la présence de-
meure de Ce qui n’a point d’autre issue que I’infini. Qui dira la
fin de la terre, son retour au néant de 1’insondable ? Nul ne le peut.
Et Dieu seul sait qu’en sa réalité il n’est point d’inexistence, que
rien ne se perd dans la plénitude impérissable de son authenticité.



228 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Sous I’immensité de la mort refleurit la vie : « Je tiens les clés de
la mort et du séjour des morts. » (1:18) Quand nos erreurs et nos
égarements ont dit leur dernier mot, quand leurs levres ont été
closes par le jugement glacé du silence, la révélation renait dans le
travail exact de la terre ou veille la puissance du Créateur. Ce qui
meurt était I’écorce périssable, I’enveloppe passagere de la graine.
Ce qui renait a la lumiére est I’inaltérable pouvoir du Verbe géné-
rateur et révélateur de I’existence unique, éternelle, parfaite.

La tribulation et la pauvreté, ici-bas, sont le fait que la vie est
limitée en sa plénitude, imparfaite, et qu’elle ignore sa richesse :
elle ne sait plus qu’elle est divine et le role de I’Apocalypse est de
le lui rapprendre. L’ existence est divine tout entiere, dans chacune
de ses manifestations, mais sur terre, prisonni¢ére du nom et de la
forme, asservie au moi individuel, elle ressent sa pauvreté, son
impuissance, sa marche douloureuse, « bien qu’elle soit riche »,
immortelle en Dieu.

La conscience incarnée qui connait sa tribulation et accepte sa
pauvreté connait aussi la consolation et la richesse qui viennent de
I’Esprit. Elle supporte la peine et la persévérance dans 1’incerti-
tude, elle éprouve sa misere, la vanité de sa science et I’humilité
de son état. Elle sait que son savoir est infime en regard de la
sagesse de Dieu. Peut-&tre aussi sa pauvreté est-elle un manque
d’aisance matérielle si fréquent chez les chercheurs de I’Ame et si
souvent aussi considéré par les saints comme une discipline indis-
pensable a la purification, comme une condition idéale a leur
affranchissement du péché. Pourtant sa véritable misere est sans
nul doute ’incapacité d’une intelligence incompléte qui, privée de
sa splendeur originelle, enchainée par les informations insistantes
des sens, les hésitations, les erreurs, la rigidité du mental, ne par-
vient pas a s’apaiser et a s’accomplir dans la contemplation se-
reine et dépouillée du Divin présent au fond d’elle-méme. La
pauvreté, la tribulation de la conscience incarnée est d’avoir perdu
son identité primitive avec la supraconscience unique et souve-
raine, d’avoir acquis la perception réduite du mental qui ne résout
aucun probléme et en laquelle s’affrontent dans une ronde intermi-
nable et affolante les opposés du bien et du mal, du beau et du



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 229

laid, de I’agréable et du désagréable, de la connaissance et de
I’ignorance, de la vie et de la mort. Sa richesse immuable, en dépit
de toutes les adversités, est d’étre la fille de 1I’Esprit, I’héritiere
indiscutable de la lumiere.

Comme nous I’avons déja constaté a la fin du verset neuf, la si-
gnification historique est sublimée par I’illumination spirituelle. Et
la vision mystique est I’information nécessaire de 1’Esprit lorsqu’il
s’agit de comprendre les Livres sacrés '. L’extase de I’adoration
est I'ultime accomplissement de I’intelligence en ’homme.

« Les calomnies de la part de ceux qui se disent Juifs et ne le
sont pas » sont les mensonges du mental a I’intérieur de la cons-
cience incarnée déja partiellement éclairée par I’Esprit mais non
encore ressuscitée a sa gloire éternelle par I'immolation de I’ego.
Ces « mensonges » sont les vanités d’une autonomie individuelle
illusoire, les ambitions humaines niant le pouvoir régénérateur et
transfigurateur de la révélation supramentale, la valeur indélébile
de la transcendance. Est juive ou bien plutdt israélite c’est-a-dire
confrontée avec I’Eternel, la conscience incarnée qui respecte la
loi divine articulée en elle, qui vit et vérifie les visions des pro-
phetes, I’enseignement du Christ dans I’ceuvre de la terre et la pu-
rification rédemptrice de la grace offerte a tous avec le souffle de
la vie.

Quels que puissent étre la 1égitimité des notions fondées sur les
apparences matérielles et historiques et le rdle du peuple d’Israél
dans le monde, autrefois et de nos jours, la vision spirituelle de
notre texte demeure ; c’est en elle que doivent s’inscrire toutes
les autres interprétations. A la respecter, I’humanité découvrirait
maintes solutions fraternelles et sereines a plus d’un probléme
douloureux fréquemment répété. Elle parviendrait & effacer de son
intelligence une distinction inutile et naitrait au devenir de la
bénédiction accordée a Abraham par I’Eternel.

En fait nous sommes tous Israélites. Non parce que nous
croyons en Christ, mais parce que nous sommes 1’incarnation de la
lumiere et de la vérité qui sont la vie éternelle. Le royaume des
cieux n’est point situé dans un lieu a I’exclusion de tous les autres.

"« Tl n’y a pas de connaissance véritable sans extase. » Shrf Rimakrishna.



230 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Il est en nous, actuel, hors du temps et illimité. De méme Satan
n’est nulle part et il est partout, il est en nous. Il n’est que d’ob-
server le sort psychique de I’homme et les tourments du monde
pour constater combien cette infidélité a la loi, qui se nomme
Satan dans la Bible, Rdvana et asura chez les Hindous, est
présente et active, et combien grande est sa puissance de désorga-
nisation, de confusion et de mort. La loi est 1’unité, I’ordonnance
inaliénable de la vie, I’infidélité est la division qui conduit a la
souffrance et a la mort. L’enfer est parmi nous, en nous, actuel et
hors du temps, mais il s’évanouit dans I’illumination de la con-
science purifiée et pacifiée par la sainteté de 1’Esprit. L enfer n’a
point acces a I’éternité. Il appartient au processus de I’existence
visible et mortelle, et point a la gloire immortelle de la supra-
conscience. Quand celle-ci se leve dans 1’dme transfigurée par
I’Amour divin, dans I'indivisibilité de la contemplation bienheu-
reuse et parfaite, il disparait semblable a une ombre irréelle que
I’aurore absorbe dans sa clarté. Il n’était que la projection in-
consistante, mais funeste par la passion qui I’engendre, de notre
moi individuel habité par I’illusion de la séparation et de ’auto-
nomie humaine, enchainé par la perception des sens physiques,
I’angoisse du vital devant la mort et I’'impuissance de I’intelli-
gence différenciée a se dépasser elle-méme sans le secours de
I’Esprit qui la pénétre et ’enfante a sa lumiere. L’origine de toutes
les douleurs du monde est dans notre incompréhension de la vie
qui est parfaite, une et inaltérable, en nous comme dans le cosmos.
Car, dit un saint de notre époque ', « Dieu fait tout pour notre bien,
tout ! »

La parole de I’Apocalypse qui continue notre texte n’en est-elle
pas comme le complément ?

« Ne crains pas ce que tu vas souffrir. » (v.10)

C’est une autre facon d’exprimer ce que le Vedanta > répete
sans cesse: «La souffrance est une illusion de notre mental
égoiste. Il faut patiemment et doucement apprendre a notre corps,

' Swami Ramdas 1884-1963. Son Carnet de Pélerinage a paru chez Albin Michel
a Paris.

?Vedanta signifie : qui succéde au Veda, c’est la conception mystique de 1’unité
absolue apres la création védique de 1’univers par la différenciation de Soi.



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 231

a notre coeur et a notre conscience qu’elle est une conséquence de
notre ignorance spirituelle et qu’il faut donc cultiver notre esprit
pour retrouver la sérénité inébranlable de I’ame, fille parfaite du
Divin. » L’héroisme des saints, du Christ lui-méme, indifférents
aux outrages, aux injures, aux tortures, ne semble-t-il point donner
raison aux affirmations mystiques ? Et plus communément, sous
nos yeux, la patience et la paix de tant de malades gravement
atteints, immobilisés pour des mois, des années, que la douleur
visite fidelement et que 1’insomnie épuise, leur joie et la force
qu’ils répandent autour d’eux prouvent assez que cette souffrance,
dont on s’inquiéte tant, peut étre éliminée de la pensée et méme
de la sensibilité nerveuse par le pouvoir de la volonté spirituelle,
par la lucidité de I’intelligence supramentale et par la tranquillité
d’une conscience unie au Divin. Il en va de méme de la mort.

« Ne crains point tes peines, tes difficultés, dit I’Ecriture 2 la
conscience vitale qui est en I’homme. Elles sont le travail de ton
enfantement a la vie éternelle. » Il faut nous persuader que c’est
premierement et essentiellement de nous-mémes, par nous-mémes
que nous souffrons, malgré les ennuis que les autres peuvent nous
infliger. En fait, leurs égarements sont les ndtres, leur ignorance,
leur manque de sagesse et de maitrise de soi sont les ndtres, résul-
tent de la méme pauvreté intérieure. Les inventions diaboliques de
la pensée, leurs répercussions sur 1’existence matérielle du monde
et de I’humanité ne sont que les conséquences de 1’infidélité dans
laquelle nous vivons & I’égard de I’Esprit Saint présent en nous. Le
mental contraint le corps et la vie qui ’anime par son ignorance
orgueilleuse. Il est réellement « une synagogue de Satan », lors-
qu’il ne se soumet point a la vérité premicre de sa nature, qui est
impersonnelle et infinie.

« Voici, le diable jettera quelques-uns de vous en prison, afin
que vous soyez éprouvés. » (v.10)

La conscience incarnée dans 1’univers est appelée a connaitre
toutes choses selon la vérité unique de la transcendance. L’Eternel
Iui a fait don du «travail de la terre » afin qu’elle y puise la
« connaissance du bien et du mal », la vision des dualités qui est sa
loi ici-bas. Et ce travail, loin d’étre une malédiction, est le



232 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

chemin de la révélation et de I’amour ou I’intelligence de 1I’ame
s’exerce et s’éleve, par la purification, vers la contemplation inef-
fable du Tres-Haut. Il est la discipline religieuse, le yoga ', a
laquelle tous les plans de I’existence participent, par laquelle la
conscience individuelle peut retrouver son identité bienheureuse
avec I’Absolu. C’est en ce sens que I’apotre Paul s’écrie : « Toutes
choses concourent au bien de ceux qui aiment Dieu ? », parole
qu’on peut rapprocher de celle de Swami Ramdas citée plus haut °.
Notre persévérance est d’aller jusqu’au bout de la compréhension
et de la piété, de découvrir le fond de notre nature, qui est Dieu ;
de recréer en nous-mémes 1’émerveillement de la sainteté, de la
lumiere et de la vie, dans I'infini de notre présence et de notre
réalité .

Parce que notre ceuvre est de manifester ici-bas la sainteté du
Seigneur et de nous accomplir dans sa gloire, le « diable » est ce
qui, en nous-mémes et dans le monde, s’y oppose, ce qui déjoue
notre effort, trouble notre foi, diminue notre fermeté et notre luci-
dité. Le diable, c’est-a-dire I’illusion de I’ego qui rapporte tout aux
intéréts de I'individu, jette I’existence incarnée, qui est divine et
parfaite en son origine et son devenir, dans la prison des situations
apparemment inextricables ol la conscience étouffe en sa propre
confusion. Sa vision, son intelligence s’obscurcissent, ses énergies
spirituelles lui échappent, elle se débat dans les fers de ses men-
songes, de ses égarements, de son ignorance. Le mental égoiste,
tenace et plein de ruses, éprouve la conscience incarnée dans ce
qu’elle a de meilleur, afin de la troubler et de la plonger dans la
nuit. Car I’ame, tout au long de son « travail sur la terre », cotoie
des difficultés innombrables. Sa croissance dans la vérité
lumineuse et la paix du Seigneur se réalise au prix de purifications

' Yoga signifie aussi relier et joug.

? Romains 8:28.

* Page 230.

* «Dans ’ordre spirituel des choses, plus nous projetons haut notre vision et
notre aspiration, plus est grande la Vérité qui cherche a descendre en nous, parce
qu’elle est déja la, au-dedans de nous, demandant a étre délivrée des revétements
qui la cachent dans la Nature manifestée. » Shri Aurobindo. (Message de son
ashram, sans autre indication.)



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 233

continuelles qui souvent sont déconcertantes et cruelles. Qui dit
purification dit sacrifice et dépouillement. Pour atteindre la pléni-
tude radieuse de I’Esprit divin, il faut se défaire progressivement
de routes nos considérations sur Dieu et sur le monde, de toutes les
notions acquises en métaphysique et en mystique, de toutes nos
croyances et de tous nos désirs, méme les meilleurs, les plus hauts.
C’est cela la conversion | Redevenir semblable au nouveau-né qui
attend de la vie qu’il ignore mais qu’il porte en soi, la joie inépui-
sable dont il a soif, la force, le devenir et I’accomplissement capa-
bles d’assouvir sa nature faite pour connaitre et pour aimer, pour
étre connue et pour étre aimée. Le nourrisson qui vagit, incons-
cient et nu, dans le berceau souvent inclément de la vie, attend non
point telle ou telle chose : il attend toute I’existence a laquelle il
est né. Il ’attend comme la réponse parfaite a cette méme vie qui
est la sienne, dont il est le souffle et la chair, ’intelligence et I’ins-
tinct, la vigueur et la faiblesse. Nous sommes semblables en face
du Seigneur : Son Ame est notre 4me, et nous la cherchons. Son
amour est notre amour, et nous l’ignorons. Sa puissance et sa
réalité sont notre stature et notre entendement, et nous ne les con-
naissons point, nous ne savons méme pas nous les représenter au-
dela des limites restreintes de notre individualité humaine. Nous
sommes revétus, chargés de toutes les apparences intérieures et
extérieures, imparfaites et obscures en lesquelles nous nous obsti-
nons a enfermer I’Eternel. Il faut apprendre 2 pénétrer le visible
pour voir I’invisible en lui, a retrouver dans 1’ceuvre de 1’existence
matérielle le chemin de la contemplation sereine ou s’épanouit la
connaissance.

Au cours de 1’ascension dont les sentiers se dérobent, dont le
sommet ne se découvre peut-étre jamais, enveloppé dans les
brumes & peine translucides d’une aube mystérieuse, alors que nos
énergies sont lasses au-dedans de nous-mémes, au détour d’une
créte, le « diable » nous tend sa coupe empoisonnée ; nous avons
soif d’une certitude, d’un répit, d’un sourire désaltérant pour I’ame
aride qui se désespeére de ne trouver nulle part la présence du
Seigneur, de ne jamais godter la paix. Le « diable » nous propose
la verdure de son champ ou se dissimulent la négligence et



234 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

I’infidélité, la facilité d’une formule qui parait concluante et défi-
nitive, son lit que borde la mort, son oreiller qu’étreint la nuit de
I’inconscience. Et souvent, par fatigue, par inexpérience, nous
cédons. Il faut tant de maturité pour résister aux tentations de la
faiblesse, aux appels de la foule, a la puissance du nombre et des
convictions traditionnelles établies dans la logique du monde et
ratifiées par son autorité. Il est dur d’étre seul dans sa recherche,
seul au fond des ténébres dont doit jaillir le Jour unique au terme
de I’immolation. « Mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? » '

L’épreuve nous est nécessaire pour connaitre nos limites et
rectifier sans cesse notre effort. Le « diable » ! On I’a représenté
avec des fourches et des cornes, singe grimagant et hideux dont le
ricanement crache la souffrance et la honte au visage de ceux qu’il
capture. Il est redoutable, mais il n’a pas toujours un aspect aussi
repoussant. Le diable est aussi bien nos bonnes volontés incompé-
tentes et mal dirigées, notre inintelligence, notre foi insuffisam-
ment éclairée, nos certitudes limitées, nos croyances trop humai-
nes, trop mentales pour étre conformes a la limpidité de 1I’Esprit.
Il est tout ce qui, en nous, n’a pas été transfiguré par le feu de la
supraconscience, consumé dans le brasier de ’amour parfait, du
désintéressement total. Le souci de notre propre salut vient encore
de lui, car le salut appartient a Dieu seul.

Le diable est le mental obnubilé par la prépondérance de 1’ego,
ce point de vue de la conscience qui, lorsqu’il est isolé du Tout
auquel il appartient, fausse la perspective en la déviant de I’Esprit,
en la centrant sur les sens physiques, les injonctions vitales, affec-
tives et psychiques qui alourdissent 1’image triomphante de la vie
divine par les données de la division et de 1’obscurité. Et le diable,
en effet, nous jette fréquemment en prison, au-dedans de nous-
mémes, nous soumet a la tribulation. Mais il faut se souvenir, et
nous aurons maintes fois 1’occasion de le constater au cours de
cette étude, que la tribulation vient de Dieu et non des hommes, ou
de quelque puissance extérieure a lui ! Car le diable est, dans
I’existence visible de la conscience différenciée, le désaccord qui

' Marc 15:34.



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 235

rappelle I’harmonie initiale, ’accident qui révele les faux pas,
Iinterruption, qui peut étre la mort elle-méme et par laquelle
I’ame individuelle est purifiée dans la grace de I’Esprit et rendue
au devenir juste de son destin. L’ego, soumis a la loi de I’espace et
du temps, est périssable, par définition. Il est I’apparence destinée
a s’accomplir dans la réalité totale de ’Etre. Il ne devient diaboli-
que que lorsqu’il enferme I’intelligence, la sensibilité, la vie incar-
née dans I’étroitesse de sa compréhension. Il est divin. C’est par
Iui que I’homme est « a I’'image de Dieu. » C’est en lui qu’il s’ac-
complit ou se perd, selon qu’il s’épanouit dans la plénitude de son
authenticité cosmique et, au-dela d’elle, dans I’éternité spirituelle
qui est son origine et sa fin, ou qu’il se flétrit et meurt dans la pri-
son de son individualité. Car cette mort elle aussi est révélatrice,
apocalyptique, régénératrice de I’existence en Dieu.

Israél doit dépasser la particularité de son nom pour entrer dans
la vérité de la révélation qui lui est faite. Et Israél, c’est le monde !
La parabole du bon Samaritain ', la vision de la nappe servie,
accordée a Pierre * pour lui faire comprendre que « ce que Dieu a
déclaré pur » I’homme ne doit point le considérer comme souillé,
et lui enseigner par la que I’Evangile n’est pas réservé aux seuls
Juifs °, mais a toutes les créatures du Seigneur, ainsi que d’autres
textes bibliques * affirment sans équivoque possible 1’universalité

' Luc 10:25-37.

2 Actes des Apotres 10:10-16 : « Il eut faim et il voulut manger. Pendant qu’on lui
préparait a manger, il tomba en extase. Il vit le ciel ouvert et un objet semblable a
une grande nappe attachée par les quatre coins qui descendait et s’abaissait vers
la terre et ou se trouvaient tous les quadrupedes et les reptiles de la terre et les
oiseaux du ciel. Et une voix lui dit: Léve-toi Pierre, tue et mange. Mais Pierre
dit : Non, Seigneur, car je n’ai jamais rien mangé de souillé ni d’impur. Et pour la
seconde fois la voix se fit encore entendre a lui : Ce que Dieu a déclaré pur, ne le
regarde pas comme souillé. Cela arriva jusqu’a trois fois ; et aussitot apres,
I’objet fut retiré dans le ciel. »

* Actes des Apotres 10:17-20 : « Tandis que Pierre ne savait en lui-méme que
penser du sens de la vision qu’il avait eue, voici, les hommes envoyés par
Corneille, I’Italien, s’étant informés de la maison de Simon, se présentérent a la
porte, et demanderent a haute voix si c’était 1a que logeait Simon, surnommé
Pierre. Et comme Pierre était a réfléchir sur la vision, I’Esprit lui dit : Voici, trois
hommes te demandent ; leve-toi, descends, et pars avec eux sans hésiter, car c’est
moi qui les ai envoyés. »

* Nous retrouvons la méme situation spirituelle dans le Yoga de la Princesse
Kunti. Les graces, les révélations qu’elle recoit sont destinées a éclairer le peuple



236 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

de I’alliance divine et de la promesse faite 8 Abraham. Les don-
nées de 1’existence terrestre, et Israél en est une, n’ont leur inté-
gralité que si elles sont considérées jusque dans leur perspective
spirituelle qui est illimitée, leur origine et leur vérité qui est la
supraconscience éternelle. Tant que l’intelligence humaine ne
parvient pas a dépasser la différenciation qui la rive aux relativités
et I’empéche de s unir au Divin inaltérable et immortel, elle est in-
capable de connaitre la signification compléte des messages sacrés
qui lui sont adressés. Elle est prisonniere de la tribulation qui la
purifie de son erreur.

« Et vous aurez une tribulation de dix jours. » (v.10)

La tribulation ne dure pas éternellement. Le régne du diable
c’est-a-dire de la division consciente dont résultent I’ignorance, les
hésitations et les erreurs ne pénetre point dans I'infini. Il est établi
dans I'univers des alternances et ne le dépasse point car il meurt
avec lui, avec l’illusion du mental centré sur 1’ego. Satan est le
souverain du relatif, des perceptions dualistes et des oppositions
qui s’affrontent sans cesse dans le tournoi souvent désespéré des
contradictions, des espoirs et des perplexités. Il est impuissant de-
vant la plénitude de I’Esprit. Car I’Esprit est la lumiere de 1’éterni-
té, la vie de la béatitude, la perfection de la connaissance. Il subju-
gue et submerge I’intelligence humaine dans la joie de son triom-
phe. La tribulation du moi individuel et de son corps troublés par
les incertitudes toujours renaissantes du monde visible, affaiblis
dans leurs énergies spirituelles, durera dix jours ! Elle peut durer
des siecles, qu’importe ! Sa caractéristique est d’étre limitée, d’a-
voir une fin. Elle est sans durée, sans poids, sans consistance face
a I’immensité qui I’attend pour I’accomplir et la résorber dans sa
paix.

« On enferme le Pere Jean (saint Jean de la Croix) dans une
cellule-cachot a Tolede. Durant neuf mois, il y subit un long

élu des Bharatas, a le fortifier, a lui assurer la victoire sur « tous les ennemis ».
Mais, en fait, a travers eux c’est I’'univers entier qui est illuminé par la puissance
de I’Esprit, ce sont « toutes les créatures qui sont aimées, épanouies dans leur
parfaite liberté » par Celui qui les enfante et les porte dans sa gloire unique. La
distinction mentale des dualités regne sur les Textes comme elle régne dans le
monde. Mais elle a pour but de s’accomplir dans la lumiére ineffable et indivi-
sible de 1’ Absolu.



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 237

martyre purificateur. Mais, écrit-il plus tard, “une seule grace
parmi celles que Dieu me fit 1a ne peut se payer par de nombreux
ans de prison”. » '

« Sois fidele jusqu’a la mort, et je te donnerai la couronne de
vie. » (v.10)

Persévere dans I'ccuvre de ma persévérance et de ma per-
fection. Souviens-toi de 1I’Esprit Saint, toujours, appelle-le a ton
secours, souviens-toi qu’il est en toi, I’Esprit de connaissance, de
béatitude, d’humilité et d’amour ! Car il répond. A I’heure qu’il a
résolue, il répond. Pour toi la tribulation comptera dix jours, pour
un autre vingt, pour un autre encore une heure ou trois mille ans.
L’heure de I’Esprit n’est point celle des hommes. L’Esprit ne se
divise point, il est la profondeur insondable de la pensée qui s’in-
carne et révele son éternité immédiate ol s’évanouissent I’espace
et le temps.

« Sois fidele jusqu’a la mort. » La mort du corps, la mort du
nom humain que tu portes ? Oui, mais pas au sens ou tu I’entends.
Tu peux mourir dix mille fois de la mort des créatures et n’avoir
point connu la mort ol je t’attends pour te « donner la couronne de
vie ». Tu peux mourir une seule fois, ou pas méme une seule fois
de la mort de la terre, et cependant étre immolé de la mort qui
conduit 2 moi. Etre « fidéle jusqu'a la mort », c’est parcourir
I’échelle aux sept degrés de la purification totale, c’est renoncer a
ton corps et a ses appétits, c’est surmonter tes ambitions person-
nelles, tes affections particulieres, c’est te dépouiller de 1’orgueil
du langage humain et de la division du mental, c’est conquérir
I’humilité parfaite de 1’obéissance spirituelle, la paix de 1’amour
divin, I’illumination de la vision supraconsciente ou le moi indi-
viduel s’efface dans la plénitude éblouissante de I’ Absolu. La mort
de I’Apocalypse n’est pas une fin mais la renaissance bienheureuse
a la gloire de la vie éternelle. Elle est I’accomplissement de 1’uni-
vers dans sa Genese divine, la totale conception de soi dans le
visible et dans I’invisible.

« Que celui qui a des oreilles entende ce que I’Esprit dit aux
Eglises : Celui qui vaincra n’aura pas a souffrir la seconde mort. »
(v.11)

! Saint Jean de la Croix : (Euvres spirituelles. Ed. du Seuil. Préface,p. 7, § 4.



238 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

Ce que je te dis ne s’adresse pas au mental incapable de le
comprendre, mais a ’ange, a ’Esprit lumineux en toi, a ta supra-
conscience qui possede les oreilles nécessaires pour m’entendre, a
ton ame qui a I’intelligence de ces choses. « Celui qui vaincra »
est celui qui surmonte les appats de la conscience physique et de la
raison, la prépondérance des sens matériels et des dualités, qui les
transfigure et conquiert la compréhension supérieure de la vision
immatérielle.

« Celui qui vaincra n’aura pas a souffrir la seconde mort », qui
est I’anéantissement dans I’inconscience absolue de I’inexistence.
Il sera question en détail de cette « seconde mort » a la fin de la
Prophétie : chap. 21, v. 8. Le Seigneur y a déja fait allusion un peu
plus haut, au chap. 2, v. 5 : « J’6terai ton chandelier de sa place. »
La place est I’action vivante que la loi nous assigne dans [’univers,
le role irremplagable qu’il confére a chaque degré de la perception
et de la vie en I’homme et dans le cosmos, la part d’énergie
créatrice et révélatrice en laquelle nous sommes. Notre infidélité
est un refus de collaborer, un manque de coopération. En s’isolant
dans son individualité, I’homme devient un membre inutile qui
s’atrophie et meurt finalement de sa propre inanité. Il est jeté dans
le feu comme du bois sec '. La seéve qui I’animait s’est tarie, il est
devenu sans éclat, sans signification, sans vie. Il est détruit dans la
flamme purificatrice de la seconde mort.

Sans doute est-il tres difficile de donner dans le langage relatif
du mental une explication de cette seconde mort qui est une réalité
mystique certaine. L Ecriture dit : « Pour les laches, les incrédules,
les abominables, les meurtriers, les impudiques, les enchanteurs,
les idolatres, et tous les menteurs, leur part sera dans I’étang ardent
de feu et de soufre, ce qui est la seconde mort », la mort extatique
du sacrifice supréme, ou ne subsiste plus que Dieu. La premiére
mort est la mort du corps que tout étre connait un jour ou |’autre.
Elle est aussi le renoncement a soi dans la différenciation immolée
sur I’autel de la vérité. Ces deux aspects de la méme mort se con-

' Jean : 15:6 : « Si quelqu’un ne demeure pas en moi, il est jeté dehors comme le
sarment, et il séche ; puis on ramasse les sarments, on les jette au feu, et ils
brilent. »



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 239

fondent souvent et sont simultanés : en quittant la terre et le corps
d’une créature, I’ame individuelle, ayant franchi les degrés de sa
transfiguration ici-bas, s’accomplit dans la Résurrection de son
authenticité impérissable : « La couronne de vie.» Elle est ainsi
parvenue au terme d’une incarnation innombrable qui I’a progres-
sivement libérée de la dualité manifestée pour la rendre a sa splen-
deur initiale et infinie. La seconde mort est la disparition actuelle
et totale de la différenciation dans I’étincellement insondable de
I’Absolu. Elle est la purification intégrale du cosmos dans le feu
de sa transcendance, dans 1’éclat de sa plénitude ineffable, ol ne
demeure plus aucune forme, aucun nom du Soi unique, éternel,
insaisissable et tout-pénétrant. Ceci ne veut pas dire une destruc-
tion de I’'univers mais sa transfiguration définitive dans 1’accom-
plissement de sa vérité immortelle, 1’inaltérable Connaissance de
Soi qui est Vie et Félicité.

La seconde mort est la mort de la conscience individuelle dans
I’illumination de I’indivisible, la conception du Moi incondi-
tionné, et elle n’atteint pas ’ame qui a franchi les sept étapes du
dépouillement, qui est ressuscitée a la gloire de 1’Esprit, mais le
moi personnel et tout ce qui en découle dans la création. « Celui
qui vaincra » est le Moi réel de toute existence, principe vivant de
I’univers présent en chaque homme. Il n’est pas une personne. Il
est la vision qui a triomphé des sept épreuves de 1’incarnation, de
la dualité, pour rentrer dans la béatitude de son unité resplen-
dissante et impalpable. Il est la flamme haute et pure de 1I’Etre
unique jaillissant du brasier de la purification, lorsqu’en 1’homme
tout a été consumé qui n’était pas 1’Esprit éternel, infaillible et
parfait. A la seconde mort les puissances du mensonge, de I’illu-
sion et de I'erreur centrées sur la prépondérance de 1’ego sont
anéanties par I’éblouissement de I’ Absolu qui les immerge en sa
lumiere. Les énergies de la division, de 1’égoisme, de 1’orgueil, de
I’attachement aux sens physiques, aux attraits du monde appréhen-
dés pour eux-mémes et non vécus dans la clarté divine de la loi et
de la révélation, connus dans la perception supramentale de la
conscience purifiée, sont détruites par le feu de 1’extase quand
jaillit de la vie la connaissance de la vérité.



240 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

La seconde mort est la fin du régne des dualités dans la cons-
cience incarnée qui retrouve son identité bienheureuse avec le
Divin rayonnant et parfait. Elle s’accomplit dans [’incarnation.
C’est ’immolation intime des sages et des saints, de tous ceux qui
renoncent a eux-mémes pour accomplir la révélation de la trans-
cendance sur la terre. Elle frappe, un a un, les six degrés de la
création qu’elle enfante 4 la grandeur de 1’Etre unique, sur le
septieme degré de la vision et au-dela. Elle ne touche pas au Moi
véritable, a I’ame qui émerge de la nuit cosmique pour renaitre a la
blancheur de 1’aube éternelle, mais a tout ce qui se complait dans
la différenciation, a I’individuel qui appartient au monde des appa-
rences distinctes et meurt avec lui quand se leve le Soleil créateur
du Jour illimité dans I’intelligence envahie par la lumiere indiffé-
renciée de 1’Absolu, qui est la connaissance de soi et I'immor-
talité.

« Celui qui vaincra n’aura pas a souffrir la seconde mort. »
L’ame de lumiére, victorieuse dans la conscience de 1’homme,
renait a I’infini des ici-bas. Elle a dépassé I’alternance de la vie et
de la mort, de la joie et de la peine, de la sainteté et de I’imper-
fection. Elle est ressuscitée a la plénitude radieuse de 1’Esprit.
Qu’elle quitte le corps ou elle séjourne ou qu’elle y demeure, sa
puissance est inaltérable. Elle est la miséricorde divine agissant
dans le monde, le Verbe de vérité fécondant, éclairant et régéné-
rant I’intelligence imparfaite de I’humanité.

Nul homme n’est en soi-méme totalement un lache, un incré-
dule, un abominable, un meurtrier, un impudique, un idolatre, un
menteur. Et nul n’a le droit de condamner son frére ! « Que celui
de vous qui est sans péché jette le premier la pierre contre elle. ' »
Que celui qui est sans égoisme juge I’égoisme des autres ! Toute
créature est Dieu. Ce sont les présomptueuses déformations du
mental centré sur I’ego qui faussent les énergies et revétent la
conscience lumineuse de toutes les obscurités de I’impudeur, de
I’avarice, du crime, du mensonge. Il y a en chaque individu des
puissances de I’incrédulité, de 1’abomination, de I’idolatrie, de la

' Jean 8:7.



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 241

perversion, de la lacheté dues a la connaissance imparfaite de la
vie, a la perception fragmentée de I’intelligence, car la vérité est
universelle et la réalité est impersonnelle. Ce sont elles qui, a la
seconde mort, périssent dans les flammes ardentes de 1’extase ol
notre ame se libére de 1’individualité pour rentrer dans sa nature
intégrale qui est I’éternité immaculée. La vision, dans la contem-
plation sereine du ravissement, en est si semblable d’un siecle a
I’autre, d’une nation a une autre, que I’Inde mystique la décrit de-
puis des millénaires en ces termes : « La conscience se perd dans
la mer de lait indifférenciée », dans la blancheur parfaite qui est
tout, dans 1’aube du Jour immortel ; et I’Apocalypse dit: « 1l y a,
devant le trone de Dieu, comme une mer de verre, semblable a du
cristal. » (4:6)

La premiere mort enfante inlassablement I'univers et ’homme
a leur devenir divin ; la seconde mort anéantit en eux le principe
méme de la différenciation et les rend, intégralement, a 1’ Absolu
ol tout est I’Ame qui ne meurt point. La manifestation disparait de
la Pensée qui Se congoit Elle-m&me en Sa plénitude immuable et
infinie. A notre époque, Ma Ananda Moyi de Bénarés vit depuis
soixante-quinze ans dans cette totale perfection de 1’Esprit indif-
férencié. Elle regarde le monde et elle n’y voit que le Seigneur :
Hari ! Elle ceuvre, compatissante, parmi les hommes, et elle n’y
éprouve que le Seigneur : Hari ! Elle est I’Inconditionné qui Se
connait dans la forme visible tout en demeurant inaltérablement
au-dela.

Invoquant la seconde mort, la mort spirituelle qui délivre notre
étre des limites et des divisions, de la perception égoiste ', des
dualités, pour le rendre a la plénitude de la vie divine qui est
Esprit-Lumicre-Béatitude éternels, Swami Ramdas ? s’écriait :
« Fais surgir une conflagration immense, 6 Seigneur, un puissant
déluge de feu, et détruis en ses flammes dévorantes toutes les fau-
tes qui sont en ton serviteur. Le feu est allumé, les flammes s’éle-
vent — les langues rouges de la flamme — ondulantes, sifflantes,
dansantes. Jette en ce brasier, sur I’ordre de Dieu, & homme,

! = déterminé par le moi individuel.
2 Voir note 4, p. 230.



242 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

d’abord le sentiment de I’individualité, puis le désir, la colere,
I’avidité, I’ignorance, la passion, la jalousie avec tout ce qui s’y
rattache, ’'un apres 1’autre, vite, vite. Bien, les voild tous jetés.
Attise la flamme, 6 Dieu. Ils brilent, ils brélent ! Ils volent en
fumée. Ils retombent en cendre. Gloire a Toi, 6 Dieu ! Et voici que
le feu cesse et que se répand un grand calme — la quiétude
du repos céleste empli d’un enchantement d’Amour et de Paix,
empli de la douceur du Divin. Liberté, liberté, 6 liberté, 6 Immor-
talité ! » !

La seconde mort atteint la différenciation et elle seule, non les
« élus », c’est-a-dire les degrés de la conception spirituelle qui ap-
préhendent ’unité de 1’Ame et 1’éternité immuable de la vie. Elle
anéantit en chaque créature 1’attachement a I’ego pour restituer ce
dernier a sa plénitude universelle et divine. La seconde mort dé-
truit I’homme et ressuscite Dieu en lui, elle efface la représenta-
tion pour révéler I’Etre.

On ne saurait porter plus haut le débat et nous voici déja, a la
fin du deuxiéme message de I’Esprit aux Eglises, ¢’est-a-dire aux
divers plans de la conscience divine incarnée dans le monde,
proches du sommet de la révélation reprise et développée dans les
derniers chapitres de la Prophétie.

«Que celui qui a des oreilles entende ce que I’Esprit dit aux
Eglises : Celui qui vaincra n’aura pas a souffrir la seconde mort. »
(v.11)

Ce qu’il faut entendre, et c’est la une compréhension de
U’Esprit indivisible, de I’Ame immaculée et une qui est en nous, et
non une interprétation intellectuelle soumise aux dualités irré-
ductibles de la perception mentale, c’est que la supraconscience
glorieuse qui vainc les imperfections et les impuretés de notre étre
échappe a la seconde mort. Elle est I’ange de I’Eglise auquel
UEsprit s’adresse. Elle est notre Moi véritable, immortel et divin,
notre nature parfaite promise a I’accomplissement rédempteur de
la révélation supréme, a la postérité infinie de 1’Eternel. Cette
distinction de l’intelligence qui nous est demandée par le texte
lui-méme, est importante : C’est I’ange de 1’Eglise, a qui s’adresse

! Carnet de Pélerinage, pp. 121-122. Paris, Albin Michel, 1953.



DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DE SMYRNE 243

le message, qui doit entendre la Parole et la transmettre a 1’étre, a
I’assemblée des membres, des énergies, des facultés et des orga-
nes ; la concevoir en soi et la réaliser dans I’obéissance et I’amour,
dans la compréhension et la volonté éclairées par I’Esprit. Ce n’est
pas aux degrés inférieurs de la conscience incarnée que s’adresse
la Prophétie, car ils sont pour I’instant encore, incapables de la
saisir. Son pouvoir vient d’en haut, des régions radieuses du Verbe
transcendant qui insuffle au supramental sa force régénératrice et
illuminatrice. Le mystique s’éléve a la perfection par 1’énergie de
son ame et de son ceeur qui lui parlent de Dieu. C’est par eux qu’il
convainc et qu’il purifie les éléments physiques, les facultés
vitales et mentales de son étre, qu’il les maitrise et les enfante a la
Sainteté du Seigneur. L Esprit de 1’extase s’adresse a 1’ange qui
est 'intelligence divine incarnée dans le corps, afin que par lui
I’existence entiere renaisse a la béatitude de 1’ineffable. Compren-
dre le message, c’est incarner la vision de la vérité jusque dans la
vie du corps et du mental, dans la totalité de la création, apres
I’avoir regue dans la pureté immaculée de 1’Esprit, c’est s’exhaus-
ser jusqu’a elle avec toute la persévérance et toute la nostalgie de
notre intelligence qui aspire a connaitre I’ Absolu.

L’Eglise de Smyrne est le plan vital de 1’incarnation. C’est
pour cela que le message qu’elle recoit et la purification particu-
liere qui lui est destinée sont la révélation mystique de I’immor-
talité. Car la vie, ou qu’elle s’exprime et se manifeste, est un chant
de I'Infini.

En résumé nous pouvons donc dire ceci: le plan vital de la
création recele I’éternité. La vie manifestée dans 1’univers est
I’offrande (Smyrne) que Dieu fait de Soi a I’infini. L’Eternel est le
premier et le dernier, Celui qui meurt a Soi pour Se donner au
monde et S’y révéler dans la gloire de son Immortalité, de Sa
Transcendance immuable dans le visible comme dans I’invisible.
La tribulation de la vie est sa lutte en 1’apparente pauvreté de sa
servitude a 1’ego. Ignorant 1’insondable richesse qui 1’habite, elle
peine sous le fardeau mensonger de son individualité dans
I’apparence qui cherche a la souiller, a la priver de 1’héritage



244 EXEGESE SPIRITUELLE DE LA BIBLE

inaltérablement divin qui est le sien. Pour la vie du corps tout
semble converger (synagogue) vers le petit moi personnel qui
regne sur les formes de la terre. Mais ce n’est Ia qu’une ombre qui
se joue d’elle-méme sur le fond lumineux de la Réalité dont la
splendeur échappe au regard de I’intelligence différenciée. La
synagogue de Satan est le vacarme incohérent de notre propre
conscience aussi longtemps que 1’individu la domine de sa fausse
prépondérance. Elle disparait avec le retour de 1’Aube originelle
ou méme pour I’homme ici-bas tout est Dieu. Et la vie régénérée
retrouve alors la joie ineffable et unique de sa Genese. La souf-
france de 1’dme prisonniere de 1’ego ne dure qu’un temps, le temps
nécessaire a la vie pour reconquérir son essentielle vérité. Et la
mort qui attend cette souffrance est la fin du régne de ’individua-
tion pour I’existence incarnée. Cette mort n’atteint que 1’apparence
et ne met pas un terme a la vie dont elle ouvre toutes grandes les
portes sur 1’éternité qu’elle contient en soi. La fin du monde, en
chacun et pour tous, loin d’étre un cataclysme universel et irré-
médiable, est 1’abolition, dans la conscience humaine et cosmique,
du piege, du mensonge qui soumet la création a l’illusion des
dualités. Car tout est Un, des 1’origine et a jamais.

Il s’agit seulement d’entendre ce que 1I’Esprit dit a ’ame de la
vie dans le monde comme elle le chante en I'immortelle profon-
deur de I'Infini, ot I’oreille et le son ne sont pas distincts ['une de
P’autre, ou l’intelligence et Dieu sont identiques, ol la mort elle
aussi est une et sans second : la pensée limitée qui aborde a la paix
lumineuse de I’immensité dans laquelle, indiciblement et de facon
définitive, elle s’accomplit.



Table des matieres

INTRODUCTION . . oottt ettt e et et e et it e et
L APOCALYPSE . .« o vttt ettt e e e e e ettt
ILLLAVISIONDEJEAN . . ..o et

III.DIEU,LEFILS ETL’ANGE ...ttt ie i

IV.L’IMMINENCE, L’ IMMEDIATETE DE LA RESURRECTION EN CHACUN . . ..

V.LEMESSAGEDIVIN . . ..\t ttttttttttttiienens
VI.LES SEPT CHANDELIERS ... @'tittiiiiiiteeaeeaeeaeaaaaann..
VII. LES SEPT PLANS DE LA CONSCIENCE INCARNEE DANS LE MONDE ET
ENLHOMME ...\ttt
VIIL.LECENTREDIVIN . ..ottt
IX.LES SEPT ETOILES. . .\ vttt ettt et eeeee e e eeiieeeeeaeess

XLULES ANGES. .\ ittt ettt e

XI. « ET LES SEPT CHANDELIERS SONT LES SEPT EGLISES » . .+ . ...

XII. PREMIERE LETTRE, A L’EGLISED’BPHESE . . .« o v eveeeeeee
XIII. « SOUVIENS-TOIDONCD’OUTUESTOMBE .....................

XIV. DEUXIEME LETTRE, A L’EGLISE DESMYRNE . . .« oo eeeeeeen ..

Pages

37
45
50
63
66
70

81
88
93
111
170
177
192
223



	EXÉGÈSE SPIRITUELLE DE LA BIBLE, Apocalypse de Jean
	Bibliographie
	Introduction
	I. L’Apocalypse
	II. La vision de Jean
	Apocalypse 1:1

	III. Dieu, le Fils et l’ange
	La délivrance des péchés par le sang du Christ
	Qu’est-ce qu’une extase ?
	La Résurrection

	IV. L’imminence, l’immédiateté de la résurrection en chacun
	V. Le message divin
	VI. Les sept chandeliers
	VII. Les sept plans de la conscience incarnée dans le monde et en l’homme
	VIII. Le centre divin
	IX. Les sept étoiles
	Le Verbe de vérité
	La mort
	La révélation

	X. Les anges
	Les anges et Abraham
	A. La vision de l’échelle
	B. Le combat de Jacob avec l’ange à Peniel
	C. L’ange Gabriel apparaît à Zacharie
	D. La visite de l’ange Gabriel à Marie

	XI. « Et les sept chandeliers sont les sept Églises » (Apocalypse 1:20)
	XII. Première lettre, à l’Église d’Éphèse
	XIII. « Souviens-toi donc d’où tu es tombé »
	L'œil de la connaissance
	Apocalypse 2 : 8

	XIV. Deuxième lettre, à l’Église de Smyrne
	Table des matières

